
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 93 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
در باب معان صیغه امر به بحث از حقیقت اوامر ارشادی پرداختیم. بر مبنای مشهور مساله توضیح داده شد و ضوابط متعددی
از علماء مطرح گردید. در نهایت ضابطۀ مختار ارائه شد. در جلسۀ گذشته بیان شد که در موارد مشوک باید اوامر را حمل بر

مولوی کرد.

کلام محقق بروجردی در ارشادیت اوامر مستحب
محقق همدان بعد از ارائۀ ضابطۀ مولویت و ارشادیت، فرمودند چهار دسته از اوامر و نواه را باید حمل بر ارشادی کرد که
ی از آنها عبارت است از مستحبات. میرزای قم در قوانین و همچنین مرحوم بروجردی نیز همین کلام را قائل شدند. آقای

بروجردی مفرمایند:

«و عل هذا فيجب أن يقال إن الصيغ المستعملة ف الاستحباب لا تون مستعملة ف الطلب البعث، و لا تتضمن البعث و
التحريك، و إنما تستعمل بداع الإرشاد إل وجود المصلحة الراجحة ف الفعل، و ببال أن صاحب القوانين أيضا اختار هذا

المعن فقال: «إن الأوامر الندبية كلها للإرشاد» و هو كلام جيد.» [1]

ایشان معتقد است در مستحب طلب و بعث وجود ندارد. بنابراین مستحبات ارشادی هستند. طبق بیان محقق همدان، مستحب
با قطع نظر از امر مول دارای مطلوبیت است یعن کار خوب و حسن است و رجحان دارد، لن محقق بروجردی اصل طلب

در اوامر استحباب را نف مکند.

مؤید کلام آقای بروجردی
قاعدۀ تسامح در ادله سنن را متوان به عنوان مؤیدی بر فرمایش محقق همدان و محقق بروجردی و میرزای قم قرار داد، به

این صورت که بنا بر این قاعده، عمل با قطع نظر از امر مول، مطلوبیت پید مکند. در واجبات الزام لازم است قصد امتثال
شود و اگر امری ثابت نباشد قصد امتثال امر ممن نیست. اما در مستحبات ولو امری نباشد به خاطر قاعده تسامح در ادله

سنن متوان آن عمل را به قصد امتثال انجام داد. مهمترین و شاید تنها دلیل این قاعده عبارت است از اخبار من بلغ که مفاد
آنها این است که اگر خیال کردی فعل دارای ثواب است و به این عنوان آن را اتیان کن ثواب بر آن مترتب خواهد شد.

نقد کلام محقق بروجردی
دایرۀ مستحبات خیل زیاد است که شامل تمام عبادات مستحب مشود. التزام به این مطلب که تمام مستحبات ارشادی هستند

مشل است. طبق ضابطۀ مختار که بیان شد، اگر امر انتساب به مول  پیدا کند در اینصورت در آن عمل ملاک رجحان ایجاد
مشود و معنای اعمال مولویت همین است. شارع مگوید من نماز شب را مستحب و به آن، عنوان استحباب عطا کردم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در مستحبات که مول با تعبیر «أذکروا اله» آن را مستحب کرده است چه اشال دارد که بوییم علاوه بر ترتب آثار بر ذکر
خاص، امر «أذکروا اله» را هم امتثال کرده است. یعن نفس شروع به ذکر، علاوه بر تسبیح و تحمیدی که مگوید، با قطع نظر
از مفاد آن ذکر، آیا تقرب به خدا نیست؟ مفاد ذکر خودش ی آثار دنیوی و اخروی دارد لن بر خود ذکر گفتن هم ثواب مترتب
خواهد شد. نماز شب که از عالترین اعمال مستحب است و ثواب دارد، لن علاوه بر آن، بر نفس این عمل که انسان مگوید
خدا نماز شب را برای من مستحب قرار داده است و ازاینروست که آن را اتیان مکنم نیز ثواب مستقل قرار داده شود و این

اشال ندارد.

پس اولا بر مبنای مشهور اصولیین، و بر خلاف کلام محقق بروجردی، هم امر مولوی دارای طلب است و هم امر ارشادی. این
مطلب که طلب در امر استحباب چونه با اذن به ترک قابل جمع است نیز به نظر مرسد این جمع ممن است به این صورت

که امر مطلوب مول است ول بر ترک آن عقاب مترتب نیست. حقیقت این است که آنچه گفته شد در ضابطه بودن ثواب و
گوییم امری از ناحیۀ مولم ن است کلیت آن را نتوان پذیرفت. وقتعقاب برای مولویت و ارشادیت، قابل التزام نیست و مم

صادر شده است، این اعم است از اینه بر مخالفتش عقاب باشد یا نباشد.  ثانیا ملاک در هر دو گونۀ امر وجود دارد و تنها
تفاوت همان ضابطهای است که بارها گفته شد. در امر مولوی اعمال مولویت وجود دارد بخلاف امر ارشادی که فقط ارشاد به

وجود ملاک در متعلق است.

نتیجۀ بحث در مستحبات
برخلاف میرزای قم، محقق همدان و محقق بروجردی، نمتوان گفت اوامر استحباب مولوی نیستند. اگر نوییم شارع در تمام

مستحبات اعمال مولویت کرده است لااقل در اکثر مستحبات اینچنین است. بهترین مثال برای آن کریمۀ «یا ایها الَّذِین آمنُوا
اذْکروا اله ذِکراً کثیراً»[2] است که دال بر استحباب موکد ذکر اله است. اگر بوییم این امر ارشادی است، دراینصورت خود

ذکر دارای آثار دنیوی و اخروی است اما تبعیت از آیه کریمه دیر ثواب ندارد، در حالیه واضح است بر متابعت این آیه نیز
ثواب مترتب خواهد بود. کس که ذاکر است دارد اطاعت خدا را مکند و ذکر مگوید. در اغسال مستحب فراوان که داریم،

در نمازهای نوافل و امثال ذل نیز همین نته جاری است. اینها مصداق اطاعت است که ثواب مستقل بر آنها مترتب مشود.
پس این ضوابط که بیان شد موجب خروج مستحبات از دایره اوامر مولوی نمشود.

شاید این نته در مروهات واضحتر باشد. هر جا که مول اعمال مولویت کرده است ولو امر مستحب باشد یا نه کراهت، امر
مولوی است لن قبول داریم که در همه جا اینطور نیست. مثلا مول گفته است: کم بخورید! کم حرف بزنید! این امور مستحب
است ول روشن است که این اوامر مولوی نیستند. لن بر عدم مولویت آنها قرینه وجود دارد مبن بر اینه مول در این موارد

نخواسته است که اعمال مولویت کند.

پس مرحوم بروجردی مفرماید کل اوامر ندب ارشادی است. محقق همدان مفرماید اغلب اوامر ندب ارشادی است. نظریه
مختار این است که اغلب اوامر ندب مولوی است. در امر به احتیاط هم همین قول پذیرفته شد که وقت مول فرموده است

«أخوک دین، فاحتط لدین»، چنین امری مولوی است. شارع از ما خواسته است که دین خود را به منزلۀ برادر خود قرار
دهیم و در مورد آن همیشه جانب احتیاط را رعایت کنیم. پس احتیاط مکنیم چون مول از ما خواسته است که احتیاط کنیم، نه

به عنوان اینه احتیاط ف نفسه ما را به مطلوب مرساند، برخلاف بعض از علماء که فرمودهاند عمل احتیاط برای این است
که ف نفسه ما را به واقع مرساند.

چند نته
1-    بعد از اینه ضابطۀ در مولوی و ارشادی روشن شد، ی از آثار این بحث این است که اوامر و نواه در شرع را  از

حیث مولوی و ارشادی بودن تمییز بدهیم. این مساله ثمرات مهم در فقه دارد. مثلا در باب حج، روایات داریم که نه مکند
ه قرائنرا حمل بر مولویت کردهاند در حالی از فقها این نه ه را در فاصلۀ بین عمره تمتع و حج تمتع. جمعخروج از م



وجود دارد بر اینه این نه، ارشادی است، چون معمولا در آن زمان کسان که بین عمره و حج از مه خارج مشدند دیر
موفق به احرام حج نمشدند. مواردی از این دست زیاد است و تحقیق و تتبع وسیع را مطلبد.

2-    انار امر ارشادی موجب ارتداد نمشود زیرا همانطور که در جای خود به تفصیل مورد بحث قرار گرفت، اگر انار
ضروری به انار خدا و رسول صل اله علیه و آله برگردد موجب ارتداد است، برخلاف مشهور که منر ضروری را مطلقا

مرتد مدانند. انار امر ارشادی از این جهت موجب ارتداد نیست. اگر کس آنچه را مول فرموده به عنوان اینه مول است
انار کند موجب ارتداد است و حال آنه این معیار در امر ارشادی وجود ندارد. پس ی فرق میان امر مولوی و امر ارشادی

این است که انار خدا و رسول (ص) در امر مولوی متصور است ول در امر ارشادی ممن نیست.

3-    همه قائلند که «أطیعوا اله» امر ارشادی است ول «أطیعوا الرسول» امر مولوی است. به همین علت است که در آیه،[3]
لفظ «أطیعوا» را دو بار ترار کرده است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏بروجردی، حسین‏. نهایة الأصول. حسینعل منتظری. قم: تفر، 1415.

[1]‐‏حسین بروجردی، نهایة الأصول، حسینعل منتظری (قم: تفر، 1415)، ج 1، 104.

[2]‐ احزاب: 41.

[3]‐ نساء: 59.


