
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۴۰۳

صلاة القضاء
جلسه 93 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته
روش بحث ما این است که گاه اوقات ی مقداری اجمالا توضیح مدهیم و بعد ادله موجود در بحث را وسط قرار مدهیم که

اینجا چه ادلهای باید مورد توجه قرار بیرد؟ کس که مداند ی نماز معین از او مرات عدیده فوت شده، اینجا:

1.     از ی جهت باید قاعده حیلوله را در نظر بیریم.

2.     از ی جهت مسئله اشتغال یقین برائت یقین مخواهد.

3.     از ی جهت مسئله استصحاب بقاء تلیف بعد از عمل به متیقن مطرح است.

4.     از ی جهت مسئله اقل و اکثر و انحلال به اقل و اکثر و اجرای برائت در اکثر.

5.     از ی جهت ظهور حال مسلمان که خود این ظاهر حال مسلمان چه مقدار اقتضا مکند؟

بنابراین مجموعاً پنج دلیل در میدان هست و باید اینها را مورد بررس قرار داده و ببینیم بر کدام ی از این ادله استقرار پیدا
مکنیم.

دنباله بحث دیروز، این مسئله اقل و اکثر که ما هم در جای خودش گفتیم، اقل و اکثر چه ارتباط و چه استقلال، در اکثر برائت
شود شاکثر هم م ،به علم تفصیل شود یقینکند، اقل مما انحلال پیدا م و علم اجمال شود یقینکنیم، اقل مجاری م
بدوی. اما دیروز عرض کردیم هم صاحب جواهر و هم خود مرحوم حیم در اینجا تمایل پیدا کردند که اینجا با سایر موارد اقل

و اکثر فرق دارد، اینجا ما استصحاب بقاء تلیف را باید جاری کنیم، خود مرحوم حیم در کتاب حقایق نسبت به اکثر در
اصول برائت است، اما اینجا تصریح مکند به اینه استصحاب وجوب القضا در اینجا موجود است.

بررس تفاوت بین ما نحن فیه و سایر موارد اقل و اکثر
دیروز تلاش ما همین بود که بوییم بین ما نحن فیه و سایر موارد اقل و اکثر فرق وجود دارد، در سایر موارد اقل و اکثر، ما

نمآمدیم بوئیم ی تلیف واحد مصادیق متعدد دارد، از اول بحث ما در تعدد و عدم تعدد تلیف است، مگوئیم جای که لفظ
،به علم تفصیل شود یقینگوئیم نسبت به اقل مکند، مانحلال پیدا م از اول در تعدد و عدم تعدد است، اینجا علم اجمال

نسبت به اکثر هم برائت جاری بشود، اما جای که ی تلیف و ی خطاب متوجه ما شده، اینجا مصادیق متعدد دارد، بعد از
اینه شما اقل را انجام دادی هنوز نسبت به بقاء این تلیف ش دارید ارکان استصحاب موجود است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مگوئید این تلیف معین «اقض ما فات» قبل از اینه شما این یقین و این مقدارم تیقن را بیاورید بود، اما حالا که این مقدار
وقت در علم اجمال لیف را. عرض کردم یکنید این از بین رفت یا نه؟ استصحاب کنیم بقاء تم متیقن را آوردید ش

تالیف متعدده است، اینجا مانع ندارد مگوئیم ما نمدانیم شارع از اول پنج تلیف متوجه ما کرده یا شش تا؟ اینجا در اکثر
برائت جاری م کنیم، اما در جای که شارع ی تلیف متوجه کرده و ما مدانیم این ی تلیف مصادیق متعدده دارد، اما

نمدانیم با انجام این دو مصداق، آن تلیف کل ساقط شد یا نه؟ اینجا استصحاب بقاء تلیف وجود دارد.

دیدگاه صاحب جواهر1
صاحب جواهر ابتدا بسیار محم همین را بیان مکند که اینجا استصحاب بقاء تلیف است، منته فرق را به این بیان که ما

گفتیم نمگوید، عبارت دیروز ایشان این بود که فرمود: «إذا تیقن بمقدار معین ثم ش ف الزائد فتجری الاصل ف الزائد»؛ اگر
مدانیم شارع چند تا تلیف متوجه ما کرده اما مبینیم پنج تا یقین است و در زائدش که ش مکنیم برائت جاری مکنیم اما

اذا سلخ القدر المتیقن من الافراد الت وقع الاشتباه فیها»؛ مگوئیم ی تلیف ی مصادیق دارد، افرادی دارد، ما بیائیم قدر
فرماید: «لا تجری الاصل فاست یا نه؟ م لیف هنوز باقه آیا آن تسلخ کردیم نسبت به این متیقن را از آن سلخ کنیم، وقت

الزائد علیه، فإن الفرض الاول ش ف نفس التلیف الزائد بخلاف الثان لأنّه من أول الامر علم التلیف بین المقادیر المختلفة و
الاتیان بالاقل لا یحصل معه القطع بامتثال ما علم أنه ملف به».

به بیان دیر، در این فرض اول شما این مقدار تلیف را که آوردید مدانید هر کدام آن تلیف که در آن مورد بوده انجام دادید،
از این به بعد ش در زائد دارید، اما در ما نحن فیه مگوئیم ی «اقض ما فات» متوجه شماست، این اقض ما فات را

نمدانید که آیا پنج تا نماز قضا شده فوت کنید، یا شش یا هفت تا، اگر پنج تا انجام دادید نمدانید این «اقض ما فات» از
ذمهتان برداشته شد یا نه؟ استصحاب بقاءش در اینجا وجود دارد.

خود صاحب جواهر این مطلب را که اینجا بیان مکند ی مثال عقلائ هم مزند که دیروز آن مثال عقلائ را زدیم به عنوان
مؤید، بعد از آن مثال عقلائ مفرماید: «ربما اشیر إل ذل ف خبری النوافل»؛ آن دو روایت مرازم که قبلا خواندیم مربوط به

نوافل بود که سائل به امام عرض مکند نافلههای زیادی از من فوت شده چار کنم؟ حضرت نمفرمایند به مقداری که یقین
داری بیاور، مگوید تا متوان بیاور، به این معناست که باید هر چه بیشتر بیاورد «بل اشیر إل ذل»، اینها را صاحب جواهر
مطرح مکند و بعد برمگردد مفرماید: «ال أن یدع انحلال ذل ف الفوائت إل اوامر متعددة»؛ اگر کس بوید این «اقض
ما فات» که تلیف نیست، این خودش تالیف متعدده است مثل اینه اگر بوئیم شارع چند تلیف کرده راجع به نماز، راجع به

روزه، راجع به حج، راجع به زکات، بعد مگویند این چهار تا را من یقین دارم نمدانم تلیف راجع به خمس هم کرده یا نه؟
اینجا نسبت به زائد برائت جاری است.

در ما نحن فیه اگر بوئیم این «اقض ما فات» نسبت به هر روزی انحلال پیدا مکند، بوئیم امروز که فوت شد ی تلیف
لیفلیف اول ندارد، انحلال به این معناست که هر تبه ت لیف دوم ربطآید، این تلیف دوم مت آید فردا که فوت شد یم

گوید «إلا أن یدعکنیم، ایشان مموافقت و مخالفت جدا دارد، اینجا در زائد ما برائت جاری م لیفمستقل است و هر ت
انحلال ذل ف الفوائت، إل أوامر متعددة، ضرورة کون الفوت تدریجیا»، مگوئیم چرا اوامر متعدد؟ چون فوت تدریج است

«و إن کانت جمیعها تندرج تحت الامر بقضاء الفائت».

بعد مفرماید: «بل قد یدع، استمرار طریقة الاصحاب عل التمس بالاصل ف امثالها من الدوران بین الاقل و الاکثر»؛ فقها
همه جا بین اقل و اکثر، در اکثر برائت جاری مکنند، «ف الدیون»؛ در باب دین، من مدانم به ی کس یا به افرادی دین دارم

اما نمدانم به زید هزار تومان بدهارم یا 1200 تومان، آنجا هم گفتند اقل را باید بیرد، در صیام همینطور «و غیرهما»، بعد
مفرماید «و هو قوی جدّاً»؛ این ادعا قوی است اما دوباره برمگردد، مفرماید «لن ظاهر الاصحاب بل صریح بعضهم



کالشهیدین و الفاضل المعاصر ف الریاض»، صاحب ریاض «و عن غیرهم خلافه هنا»؛ اینجا مخالفت کردند، یعن همین فقها،
ر آمدند مسئله اقل و اکثر را مطرح کردند اما در اینجا که کسران که در دیون و جاهای دیشهیدین، صاحب ریاض و دی

مداند ی نماز معین از او فوت شده، مرات عدیده، اینجا نیامدند مسئله اقل و اکثر را جاری کنند.

بعد مفرماید: خصوصاً اگر کلمه غلبة الظن در عبارات فقها را به علم معنا کنیم، بوئیم اینها گفتهاند اینقدر باید قضا کند تا علم
پیدا کند آن واجب را انجام داده، بعد بحث را مبرند روی اینه اگر مرادشان از این غلبة الظن خود ظن باشد نه علم باشد،

مطالب است که خودتان دنبال کنید.

باز در آخر مطلب مفرماید: از باب اینه اشتغال یقین برائت یقین مخواهد باید اینجا تا برائت یقینیه انجام بشود و برمگردند
به همان حرف که در صدر کلام زدند؛ یعن صاحب جواهر در نهایت بحثش به همین نظر منته است که در ما نحن فیه بالأخره
ی فرق وجود دارد و باید به مقداری انجام بدهد که یقین پیدا کند به اینه تلیف از او ساقط شده است.[1] خود مرحوم حیم

هم اینجا همین حرف را دارد که استصحاب اینجا جریان دارد، استصحاب بقای این تلیف.

ارزیاب
دیروز توضیح دادم در جای که تالیف متعدده هست مگوئید پنج مورد یقین است، در تلیف ششم شما نمتوانید استصحاب

کنید و حالت سابقه ندارید. منته اینجا که ی تلیف است «اقض ما فات» و مصادیق متعدد دارد شما بعد از اینه آن
مصداق یقین را انجام دادید در بقای این تلیف ش مکنید، این هم اثر دارد که باز قضا کن تا مقداری که علم پیدا کنید که

قضا را انجام دادید، این فرق اساس اینجا وجود دارد.

شما بویید نمشود بوئیم این هم مثل آن است و آن هم مثل این است، در باب دیون انحلال وجود دارد، مگوئید من مدانم به
این آقا دین بدهارم ول نمدانم هزار تومان است یا 1200 تومان، این وجوب اداء الدین نسبت به هر فردی مشود انحلال پیدا

کند، این ی. در باب روزههای ماه رمضان هر روزی ی روزهی مستقل است که م شود انحلال پیدا کند، اما در ی نماز
صبح، بوئیم مرات عدیده است، ی تلیف است، ی وجوب القضا مآید، اما نمدانیم این وجوب القضا با چند نماز انجام

مشود؟ اینجا باید احتیاط کرد.

نته مهم و اجتهادی که باید از صاحب جواهر یاد بیریم این است، اگر همینطور از اول چشم ببندیم و بوئیم همه اینها اقل و
اکثر است، تمام، اکثر هم در اصول خواندیم برائت جاری کنیم و تمام بشود، ول صاحب جواهر مگوید فقها در دیون، در

صیام، آنجا انحلال را گفتهاند که اقل، اینجا که رسیدند اکثر اصحاب گفتهاند باید اکثر انجام شود؛ یعن در حقیقت این خودش
ی مسئلهای و معمای برای صاحب جواهر است که این فقهای که همه جا در اقل و اکثر نسبت به اکثر برائت شدند اینجا که

رسیدند چرا گفتند باید اکثر انجام شود؟!

اگر شما از اول بفرمائید همه اینها اقل و اکثر است و فرق نمکند، ما هم در اصول گفتیم در اقل و اکثر، اقل یقین است و علم
اجمال انحلال پیدا مکند پس در اکثر برائت جاری مکنیم و تمام مشود، ول آنچه اینجا جلوی صاحب جواهر را گرفته این

است که اینجا اصحاب نیامدند قاعدهی اقل و اکثر را جاری کنند. چرا جاهای دیر اقل و اکثر نسبت به اکثر برائت جاری
مکنند ول اینجا گفتهاند باید به مقداری که علم حاصل شود انجام شود؛ یعن اینجا اقل و اکثر را جاری نردند، حالا که

نردهاند یا وجه فن دارد همین است که من عرض کردم و این را از خود صاحب جواهر استفاده کردیم که بوئیم بعض جاها
انحلال عرف، عقلائ، اما در ما نحن فیه انحلال برای ما مشوک است.

طبق مبنای امام خمین1 باید دور انحلال خط کشید، روی مبنای اصول امام که همه این خطابات قانون هستند، امام انحلال را



نسبت به ملفین انار مکند اما انحلال را نسبت به متعلق قبول دارد. مشهور مگویند اقیموا الصلاة به تعداد ملفین انحلال
پیدا مکند، زید ی اقیموی خاص دارد، عمرو و بر و ... هر کدام ی اقم الصلاة دارد، آنچه امام انار مکند به انحلال

ملفین است و مگوید در خطابات ملف در نظر گرفته نمشود اما انحلال بالنسبة إل المتعلق ظاهراً قبول دارد و الآن در
اینجا بحث ما انحلال نسبت به متعلق است، بوئیم ی «اقض ما فات» است، آیا این ما فات انحلال به فوائت متعدده، بوئیم

هر فوت ی امر مستقل دارد، اینجا این انحلال هست یا نیست؟ صاحب جواهر آنچه نظر نهایاش هست این است که اینجا
چنین انحلال وجود ندارد.

جمعبندی؛ عدم جریان قاعده حیلوله در مسئله
بنابراین آنچه اینجا مهم است بررس قاعده حیلوله در ما نحن فیه است؛ صاحب جواهر اجرای قاعده حیلوله را هم قبول ندارند و
مفرماید قاعده حیلوله برای جای است که «ف اصل الفوت بعد الوقت»؛ یعن بعد از اینه وقت گذشت در اینه آیا فوت واقع
شد یا نه؟ ملف ش کند، اما بحث ما ف اصل الفوت نیست، بحث ما ف مقدار الفوت است؛ یعن اصل الفوت در اینجا مسلم
دانیم آیا پنج تا نماز قضا شده یا شش تا؟ و ما نحن فیه در مقدار فائت است. به نظر ما این مطلب مطلب کاملااست و حالا نم

دقیق است و نمشود اینجا قاعده حیلوله را جاری کرد.

قاعد حیلوله دو روایت بیشتر ندارد، که از آن تعبیر به ش بعد الوقت مشود، دیروز عرض کردم بعضها مخواهند ش بعد
الوقت را هم از مصادیق قاعده تجاوز قرار بدهند، بویند تجاوز عن الوقت ی از مصادیق قاعده تجاوز است و ظاهراً شیخ

انصاری1 این مبنا را دارد؛ یعن قاعده ش بعد الوقت را از مصادیق قاعده تجاوز مداند، اما به نظر مرسد همان طوری که
در آن رساله قاعده فراغ و تجاوز اثبات کردیم اینها دو قاعده است و ی قاعده نیست، این قاعده لا ش بعد الوقت هم خودش

ی قاعده سوم است.[2]

مستند قاعده حیلوله
حالا دلیل این مسئله چیست؟ مسئله ش بعد الوقت سه دلیل دارد:

دلیل اول: اجماع
اجماع و تسالم، همه فقها قبول دارند که از شوک که نباید به آن اعتنا شود ش بعد الوقت است، البته اختصاص به صلاة هم

ندارد، ماه ذی الحجه تمام شد و بعد از آن ش مکنید طواف نساء را انجام دادید یا نه؟ سع را انجام دادید یا نه؟ رم جمره را
انجام دادید یا نه؟ آنجا هم ش بعد الوقت جریان دارد. ماه رمضان تمام شد و ش کردید روزهتان را انجام دادید یا نه؟ اینجا

هم ش بعد الوقت مآید.

دلیل دوم
دلیل است که مرحوم خوئ اشاره کرده و مفرماید مطابق قاعده است قاعده این است که نباید ش بعد الوقت را اعتنا کرد،

چون شما تا مادام که دروقت هستید باید عمل را انجام بدهید، بعد از اینه وقت تمام شد یا به حسب الواقع عمل را انجام
دادید امتثال کردید، یا عمل را انجام ندادید و فوت شده. الآن که بعد الوقت هست در حقیقت ش دارید در اصل الفوت، قضا

محتاج إل امر جدید، موضوع قضا فوت است، در هر جای هر حم بخواهید بیاورید اول باید موضوع را احراز کنید.

الآن بعد الوقت احراز الفوت نشده و فوت برایتان محرز نیست، حالا که فوت محرز نیست چه چیزی را مخواهید قضا کنید؟
پس قاعده این است که اصلا ش بعد الوقت نباید اعتنا بشود برای اینه القضاء محتاج إل امر جدید، چون قضا تابع ادا نیست

و نیاز به امر جدید دارد، حالا که نیاز به امر جدید دارد موضوع قضا فوت است و فوت هم محرز نیست، پس نباید به این ش
اعتنا شود. الآن ی مورد ی کس بعد از طلوع آفتاب از خواب برمخیزد و نمداند نماز خوانده یا نخوانده، برای انسان هم

اتفاق مافتد، اینجا قاعده این اقتضا را دارد.



غیر از تسالم و قاعده دو روایت داریم. جلد چهارم وسائل الشیعه ابواب المواقیت باب 60 را ببینید. آن مطلب که بین صاحب
جواهر و مرحوم حیم هست که آیا این روایات قابل تطبیق بر ما نحن فیه هست یا نیست را استفاده مکنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «و ظهور الفرق بين تيقن مقدار معين ثم الشك ف الزائد و بين سلخ القدر المتيقن من الأفراد الت وقع الاشتباه فيها، إذ
ليف آخر، بل سائر موارده من هذا القبيل، بخلاف الثانليف نفسه و إن قارنه علم بتالت الأول محل أصل البراءة، لأنه شك ف

الذي قد علم فيه التليف الدائر بين الخمسة و الستة و العشرة مثلا، و إتيانه بالخمسة الت ه عل كل حال مخاطب بها إما لأنها
ه التمام أو بعضه لا يحصل معه القطع بامتثال ما علم أنه ملف به من ذلك الأمر المجمل ظاهرا المعين واقعا، ضرورة عدم
صلاحية الأصل لتنقيح أن الخمسة مثلا ه تمام المأمور به، بل لا ريب ف ذم العقلاء له عل تركه الفرد الذي يحصل به يقين

الامتثال إذ هو كأمر السيد عبده بإكرام عدد خاص من علماء البلد لم يبينه له و كان له طريق ممن للامتثال القطع، و ربما أشير
الفوائت إل انحلال ذلك ف من المعلوم أولوية الفرائض منها بذلك، اللهم إلا أن يدع خبري النوافل المتقدمين الت ذلك ف إل

أوامر متعددة، ضرورة كون الفوات تدريجيا و إن كانت جميعها تندرج تحت الأمر بقضاء الفائت، فل ما علم منها وجب امتثاله،
و لا مدخلية له بغيره، و ما شك فيه فالأصل براءة الذمة منه، خصوصا ف مثل الصلاة الت قد ثبت عدم الالتفات إل الشك فيها
خارج وقتها، بل قد يدع استمرار طريقة الأصحاب عل التمسك بالأصل ف أمثاله من الدوران بين الأقل و الأكثر ف الديون و
ن ظاهر أكثر الأصحاب بل صريح بعضهم كالشهيدين و الفاضل المعاصر قدس سره فالصيام و غيرهما، و هو قوي جدا، ل
الرياض و عن غيرهم خلافه هنا، و لعله لما سمعت، و عليه بناء عل ما عرفت من إرادتهم العلم بغلبة الظن يستغن عن تطلب
الدليل لذلك، أما لو كان المراد من ذلك الظن بمعن أنه يتف بفعله القضاء و إن تمن من العلم بسهولة كما سمعته سابقا من

بعضهم فلا دليل عليه كما عرفت سوى ما يتوهم من الاتفاق الناش من هذا الإطلاق الذي هو كما ترى، و المرسل المروي ف كتب
الأصحاب من أن المرء متعبد بظنه الذي لا ينبغ الاعتماد عليه ف مثل المقام المقتض لهدم القاعدة المزبورة عل أي حال

كانت.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام؛ ج13، ص: 128 – 129.

[2] . نته: اگر خواستید مراجعه کنید، ببینید اولا این مسئله را مرحوم سید در کجای عروه متعرض شده؟ در جلد سوم از
ش أم لا»، اگر کس ّلأنه هل صل کند، مسئله 1، «إذا شرا مطرح م که بحث ش عروههای محشا صفحه 227 در جای
کند که نمازش را خوانده یا نه؟ «فإن کان بعد مض الوقت لم یلتفت»؛ اگر وقت گذشته توجه نند «و بنا عل أنّه صلّ، سواء
کان الش ف صلاة واحدة أو ف الصلاتین»؛ بعد از اینه وقت نماز مغرب شد ش کند نماز ظهر و عصر را خواند یا نه؟ یا
مگوید مدانم ظهر را خواندم، اما نمدانم عصر را خواندم یا نه؟ بعد خروج الوقت و بعد مض الوقت به این ش نباید اعتنا

کند، البته باز فروع را اینجا دارند.


