
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۲۹ اردیبهشت ۱۴۰۳

صلاة القضاء
جلسه 92 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته
موضوع مسئله دهم تحریر الوسیله در بحث صلاه قضا این است که اگر کس مداند نماز معین مثل نماز صبح مرات عددیهای
از او فوت شده، اما نمداند پنج تا نماز هست یا ده تا نماز؟ گفتیم مجموعاً چهار قول وجود دارد: ی قول که مشهور قائلند این
است که مقدار یقین را بیاورد و زائد بر این مقدار متیقن، اصالة البرائه جاری کند، که البته مشهور این نظر را اینطور مگویند
که مقدار متیقن را بیاورد، اما در زائد بر متیقن، ی جمع مگویند اصالة البرائه را جاری کنیم، جمع هم مثل مرحوم حیم

مگویند قاعده حیلوله یعن قاعده ش بعد الوقت را باید جاری کنیم. ایشان مفرماید مستند بر اینه زائد بر متیقن را لازم
نیست بیاورد این است که ما قاعده ش بعد الوقت را جاری مکنیم نسبت به آن زائد.

مرحوم خوئ تفصیل داده و فرمود: در جای که مستند به غفلت یا نسیان یا عصیان باشد قاعده حیلوله جاری است اما در
جای که مستند به ی یوم ممتد باشد موضوع برای قاعده حیلوله نیست.

بررس جریان قاعده «حیلوله» در مسئله
اینجا سه قاعده داریم که شبیه به هم هستند:

1.     قاعده ش بعد المحل، که از آن تعبیر به قاعده تجاوز مشود.

2.     قاعده ش بعد العمل که از آن تعبیر به قاعده فراغ مشود.

3.     قاعده ش بعد الوقت است که از آن تعبیر به قاعده حیلوله مشود.

فقها مگویند همان طوری که نباید به ش بعد المحل اعتنا شود (اگر محل ی جزء یا عمل گذشت، در سجده ش مکند
رکوع انجام داد یا نه؟ نباید اعتنا کند)، اگر بعد از فراغ از عمل ش کرد که این عملش صحیحاً واقع شد یا نه؟ اینجا قاعده فراغ

جاری مشود، ما بحث قاعده تجاوز و فراغ را در ی از ماههای مبارک رمضان مفصل بیان کردیم و اثبات کردیم اینها دو
قاعده هستند؛ چون بعضها قاعده تجاوز و فراغ را مخواهند بویند ی قاعده است و ادلهاش مختلف است و دو قاعده است

و موردش هم مختلف است، ی ش بعد المحل است و ی هم ش بعد العمل.

بعد ی شق سوم مآورند مگویند ش بعد الوقت، تا ما دام که هنوز وقت نذشته اگر ش کرد عمل را انجام داد یا نه؟
باید انجام بدهد، اما اگر وقت گذشت و تمام شد (که به تعبیر فقها اگر وقت حیلوله پیدا کرد بین الانسان و العمل، از این جهت
مگویند قاعده حیلوله، لحیلولة الوقت بین الانسان و العمل)، اگر وقت گذشت و ما ش کردیم عمل را انجام دادیم یا نه؟ این

است که به این ش نباید اعتنا بشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


حال بحث در این است که آیا قاعده حیلوله در ما نحن فیه جاری است یا نه؟ در جای که الآن ی وقت گذشت شما بعد الوقت
ش مکنید در اینه این عمل شما در وقت انجام شد یا نه؟ فوت واقع شد یا نه؟ اینجا قاعده حیلوله را جاری مکنید، اما در
ما نحن فیه ممن است کس بوید که اصل الفوت مسلم است، ول ما مقدارش را نمدانیم؛ یعن در ما نحن فیه اصل اینه

نمازهای فوت شده مسلم است، وقت اصل الفوت مسلم است ما مگوئیم نمدانیم پنج تا فوت شده یا شش تا؟ اینجا شاید
بوئیم جای قاعده حیلوله نیست.

وقت نماز گذشت و ش است، ابتداء در فوت ابتداء که ش این البته در تعابیر صاحب جواهر هم وجود دارد، در جای
مکنیم فوت واقع شد یا نه؟ اما در جای که فوت در دایره علم اجمال است، مگویم مدانم ی فوت واقع شده، بین اقل و

اکثر است، هر چه مخواهد باشد، اما مدانم ی فوت اجمالا واقع شده است. جای که فوت اجمالا واقع شده نمشود به
قاعده حیلوله تمس کرد و اصلا نمشود قاعده حیلوله را مستند قرار دهیم.

ارزیاب دیدگاه مرحوم حیم
مرحوم حیم مفرماید: مستند در اینه زائد را نباید بیاورد، «قاعدة الحیلولة أعن قاعدة عدم الاعتناء بالش بعد خروج

الوقت»[1]، اتفاقاً ایشان این اشال در جریان قاعده حیلوله را به عنوان ی دعوا آورده و فرمودند: «و دعوی إنصرافها عن
صورة العلم الاجمال ولو مع التردد بین الاقل و الاکثر ممنوعةٌ»، چرا ممنوعة؟! مورد قاعده یا انصراف این است که ش در

فوت ابتداء باشد، اما در جای که فوت اجمالا هست، اینجا معنای قاعده حیلوله برایش وجه وجود ندارد.

از دایره علم اجمال کنیم، ولم است و نسبت به اکثر ش وئیم نسبت به اقل فوت یقینوئیم انحلال، بدر اقل و اکثر بیائیم ب
که نمشود خارج شود، اکثر هم در دایره علم اجمال است، قاعده حیلوله فوت که از اول بدوی و ابتدائ است را مگوید نباید

داریم حالا اقل و اکثر است، نسبت به اقل یقین گوئید علم اجمالاست، بالأخره م که در دایره علم اجمال اما وقت ،اعتنا کن
مکنید و نسبت به اکثر مشوک و خودش به علم اجمال انحلال پیدا کند، ول مشل همین است.

اگر ما نسبت به زائد مگوئیم بدوی محض است؛ در باب انحلال، دو تا ظرف دارید و علم اجمال دارید ی از این دو تا نجس
هستند، در ی از این ظرفها ی قطره خون معیناً ریخته مشود و مگوئید من علم تفصیل دارم به نجاست او، اما در ظرف

دیر ش بدوی دارم که در ذهنم هست که بعض از آقایان در همین جا هم انحلال را قبول ندارند و مگویند اگر خودتان بعداً
ی از این ظرفها را نجس کردید، علم اجمال دارم ی از اینها نجس است و علم اجمال هم منجز است و باید از هر دو

اجتناب کنید، اما اگر آمدم ی از این دو ظرف را خودم نجس کردم، علم تفصیل پیدا مکنم که این ظرف معین نجس است،
اینجا آیا مشود نسبت به ظرف دیر انحلال را مطرح کرد؟

شود و ما نسبت به بعد شگویند اینجا انحلال واقع مم است، بعض نیست و این اختلاف گویند انحلال حقیقاینجا م
بدوی داریم و اصالة الطهاره جاری مکنیم یا اصالة الحلیه را، بعض مگویند نه، این علم عارض موجب انحلال آن علم

اجمال نمشود. ما نحن فیه هم شبیه همین است؛ یعن وقت ما مگوییم نسبت به متیقن فوت وجود دارد، زائد بر متیقن حقیقتاً
است، همانگونه که اگر دو تا ظرف دارید و علم اجمال شود و باز حقیقتاً در دایره علم اجمالخارج نم از دایره علم اجمال

دارید ی از این دو تا نجس است، حال ی ظرف را دور ریختید، نسبت به ظرف دیر ش بدوی پیدا مکنید؟!

به بیان دیر، اگر مگوئیم شارع ی تالیف متوجه ما کرده و ما نمدانیم با انجام این تالیف امتثال مولا واقع شد بدون امتثال
بقیه؟ استصحاب وجوب امتثال نسبت به بقیه داریم. مدانیم شارع ی تالیف آورده اما نمدانیم چهار تلیف است یا پنج

تلیف؟ عرض کردم فرض اول این است که ما مگوییم شارع تالیف را متوجه ما کرد و از اول نمدانیم آیا چند تاست؟ آنجا
نسبت به زائد ش در تلیف مکنیم برائت جاری مکنیم، مگوئیم هر جا برگردد به ش در تلیف ضابطه اجرای برائت



است، اما در جای که تالیف متعددهای آورده و شاید این مقداری که انجام بدهیم باز بقیه باق بماند. این تعابیری که مکنیم
ی مقداری صاحب جواهر این مسائل را دنبال مکند اینجا که حتماً عبارات جواهر را ببینید.

دیدگاه صاحب جواهر1
صاحب جواهر به چند مقدمه اشاره کرده و مفرماید: 1) بعض از شافعیه گفتند نسبت به اکثر برائت جاری کنید، 2) علامه

احتمال اجرای برائت نسبت به زائد را داده، 3) صاحب ذخیره مرحوم سبزواری هم این نظر را پسندیده، 4) محقق اردبیل هم به
کردند که به نظر ما قاعده حیلوله «ظاهرةٌ ف به قاعده حیلوله تمس ،فرماید: اولاآن تمایل پیدا کرده است. صاحب جواهر1 م

الش ف نفس الفوت»؛ یعن اصل الفوت، آن هم ابتداء است؛ یعن آنجای که نمدانیم فوت واقع شده یا نه؟ اما اینجای که
مدانیم فوت نمازهای متعدد است جای قاعده حیلوله نیست.

ثانیاً، باز این گروه (یعن شافعیه، علامه، سبزواری و اردبیل و ...) گفتهاند در جای که مدانیم چند روز نماز از ما فوت شده یا
چند روز روزه از ما فوت شده، مخصوصاً در باب روزه مگوئیم مدانیم چند روز از ماه رمضان فوت شده ول نمدانیم پنج
یرید و اکثر را رها کنید، فتوایشان این است و گفتهاند ما نحن فیه با آن همین است، اینجاییا شش روز، فقها گفتهاند اقل را ب

که مگویند نمازهای صبح متعدد از ما فوت شده، مثل این است که روزههای متعدد از ی ماه رمضان از ما فوت شده.
صاحب جواهر این را رد مکند و مفرماید بین ما نحن فیه و بین آن موردی که ذکر کردیم فرق وجود دارد.

«و دعوی بعض الشافعیة الت احتملها العلامه ف التذکرة بل استوجهها ف المدارک و الذخیرة»؛ صاحب مدارک هم این نظریه
را پسندیده، صاحب جواهر مگوید بین ما نحن فیه در این قضیه ماه رمضان فرق وجود دارد، «و ظهور الفرق بین تیقن مقدار

المعین ثم الش ف الزائد»؛ شما مگوئید من یقین دارم اما در زائد ش دارم، اینجا در زائد یا قاعده حیلوله یا روی اصالة
البرائه جاری کنید، «و بین سلخ القدر المتیقن من الافراد الت وقع الاشتباه فیها»؛ مفرماید شما ی وقت هست که قدر متیقن

را از موارد مشتبه سلخ و جدا مکنید.

کنید برائت جاری است «لأنه شم مقدار متیقن دارید اما در زائد ش که شما ی إذ الاول محل اصل البرائه»؛ در آنجای»
بالتلیف نفسه و إن قارنه علم بتلیف آخر بخلاف الثان الذی قد علم فیه التلیف الدائر بین الخمسة و الست و العشرة مثلا و

اتیانه بالخمسه الت ه عل کل حال مخاطب بها إما لأنها ه التمام أو بعضه، لا یحصل معه القطع بإمتثال ما علم أنه ملف به
ی داریم شما از این علم اجمال گوید علم اجمالکه م فرماید: در اینجاین واقعاً»؛ مالامر المجمل ظاهراً المعی من ذل

قدر متیقنگیری مکنید. اینجا مفرماید ما علم به امتثال پیدا نمکنیم.

بعد این مثال را مزنند «لا ریب ف ذم العقلاء عل ترکه الفرد الذی یحصل به یقین الامتثال إذ هو کأمر السید عبده و إکرام عدد
خاص من علماء البلد، لم یبینه له و کان له طریق ممن للامتثال القطع»؛ ی مثال خوب صاحب جواهر زده که اگر به شما
گفتند: علمای بلد را اکرام کن، ی عددی هم بوید، منته این عدد را مخاطب نداند، مثلا متلم ی عددی گفته و این تعداد از
علمای بلد را اکرام کن، اما عددش را فراموش کرده که چند نفر را گفته 10 یا 12 نفر؟، مگوید اینجای که برای امان امتثال

قطع هم وجود دارد، اگر اکتفای به اقل کند اکثر را رها کند این مورد مذمت قرار مگیرد و باید احتیاط کند همه 12 نفر را
اکرام کند.[2]

جمعبندی و دیدگاه برگزیده
به هر حال به نظر مرسد نمتوان به راحت از این فرمایش گذشت؛ زیرا:

نته اول
 قاعده حیلوله جای است که الفوت ابتداء محل ش است اما الآن ما الفوت را داریم، فائت را داریم ول تعدادش را نمدانیم،



تعداد را که نمدانیم چرا قاعده ش بعد الوقت را جاری کنیم؟ او در فوت ابتدائ است. شما وقت متیقن را آوردید نسبت به
بقیه در اصل الفوت ش دارید؟ نخیر، انحلال هم حم باشد ول الآن مگوئید شاید در آن فوت هم واقع شده باشد و آن اصل

الفوت اول هم یصدق بر این؛ یعن این مقرون به ی علم اجمال است هنوز، الآن هم هست. لذا به نظر من در اینگونه موارد
انحلال معنا ندارد. اگر ما انحلال حقیق را بخواهیم بوئیم که اینجا جای انحلال حقیق نیست. اگر ی امارهای گفت و بینهای

گفت که این نجس است این حم مشود، اما مخواهیم عرض کنیم اینجا اصلا نه انحلال حقیق است و نه انحلال حم، از
اول مدانیم فوائت اینجا وجود دارد و دایره فوائت را نداریم.

نته دوم
نته دیر این است که اینجا بحث امتثال است؛ یعن از اول تلیف بر ذمه ما آمده، بحث این است که آیا با این مقدار امتثال

حاصل شد یا نه؟ اینجا جای اشتغال یقین و برائت یقین است؛ یعن نمتوانیم برگردانیم به اینه ش در اصل تلیف داریم، نه
تلیف مسلم بوده، بحث در امتثال است.  در جای که مگوییم تالیف متعدده از مولا آمده و به حسب الواقع هم معین است و

من نمدانم چقدر هست؟ روایات این قاعده ش بعد الوقت را ببینید، لااقل صدق قاعده در ما نحن فیه مشوک است. اگر
کس اینجا قاعده حیلوله را جاری کرد دیر مجال برای اصالة البرائه نیست، ول عرض ما این است که قاعده حیلوله اینجا

جاری نمشود لااقل صدقش و تطبیقش در ما نحن فیه مشوک است، پس قاعده حیلوله را باید کنار بذاریم.

نته سوم
روی این مبنا که بوئیم در اقل و اکثر نسبت به اکثر برائت جاری مشود. اولا این جمله را خود مرحوم حیم دارد، ایشان

مفرماید: «و هذا یعن قاعده حیلوله هو العمده» در اینجا، لا اصالة البرائه، مگوئیم چرا؟ «لما عرفت من امان صحة جریان
الاستصحاب لإثبات وجوب القضاء»، مگوئیم بالاخره ی وجوب قضای بر ما بوده و ما با این مقدار که انجام دادیم نمدانیم

آن وجوب القضا از بین رفت یا نه؟ استصحاب مکنیم وجوب القضا را. البته در عبارت دیری تعبیر ی مقداری بر خلاف
این مطلب است.

ه نظیر این بحثها در اقل و اکثر آمده، در جایلیف اصالةالبرائه هم روشن شد ولو اینلیف قاعده حیلوله روشن شد، تپس ت
که مجرای برای اصالةالاحتیاط باشد، مگوئیم اینجا اشتغال یقین است، ذمه من به «اقض ما فات» مشغول است، من نمدانم
نم، اشتغال یقینبا این پنج نمازی که خواندم «اقض ما فات» از ذمهام برداشته شد یا نه؟ استصحاب بقای وجوب قضا باید ب

برائت یقین مخواهد دلیلش همین استصحاب در اینجاست، «اقض ما فات» هنوز باق است، به نظر مرسد نمشود
بلافاصله بوئیم اصالةالبرائهای شویم و بوئیم ش کردم این نمازهای که قضا شده ده تاست یا بیست تا؟ متیقن را بیرم و

زائد در آن برائت جاری کنم.

در جای که مگوئید: شارع ی تالیف را متوجه ما کرده، نمدانید پنج تاست یا شش تا؟ استصحاب وجوب کل تلیف آنجا
معنا ندارد و نسبت به زائد برائت جاری مشود، اما اینجا ی تلیف معین سراغ شما آمده، اقض ما فات، ول نمدانید این

اقض ما فات پنج تاست یا شش تا؟ اگر پنج تا را انجام دادید استصحاب وجوب قضا باق نمماند؟ ش در محصل هم
مشود.

نوئید موردی برای اقل و اکثر واقع نمشود، آنجای که شما ی تلیف معین دارید، اینجا حتماً باید استصحاب آن تلیف
معین را کنید، در جای که تلیف معین ندارید و مگوئید شارع چند تا تلیف را متوجه من کرده اما نمدانم پنج تاست یا شش

تا؟ آنجا ش در اصل تلیف است، نسبت به زائد برائت جاری مشود بدون هیچ تردیدی، چون شما آنجا استصحاب وجوب
بقای تلیف ندارید.

در جای که امر به قضا متوجه شماست اما تعدادش را نمدانید، بعد از اینه قدر متیقن را انجام دادید نسبت به زائد هنوز



استصحاب وجوب قضا باق است، این فرمایش تمام نیست. چرا اصل قضا مشوک است؟ کل «اقض ما فات» متوجه ما
الیفکنیم، اینها تدانیم آن اقض ما فات تمام شده یا نه؟ استصحاب بقاءش را مشد، الآن پنج نماز قضا را خواندیم هنوز نم

که عناوین جدا داشته باشد نیست! شما در ماه رمضان تالیف متعدده دارید، مگوئید من سه روز را قضا کردم نسبت به روز
چهارم نمدانم اقض ما فات آمده یا نه؟ اینجا اقض ما فات آمده، نمدانم هنوز باق است یا نه؟ به نظر مرسد که این فرق

وجود دارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . مستمسك العروة الوثق، ج7، ص: 83.

[2] . «و دعوى بعض الشافعية الت احتملها العلامة ف التذكرة بل استوجهها ف المدارك و الذخيرة تبعا للمح عن المقدس
الأردبيل الاكتفاء بقضاء ما تيقن فواته و نف الزائد بالأصل ف المسألة الثانية من المسائل الثلاث الت عرفت أنها جميعا من واد

واحد، تمسا بما دل من المعتبرة «1» عل عدم الالتفات للشك ف الصلاة خارج وقتها، و بمساواتها بعد التحليل لما إذا علم
الفوات من أيام معينة ثم شك ف الزائد عليها، يدفعها ظهور تلك الأدلة ف الشك ف نفس الفوات ابتداء لا فيما يتناول الفرض، و
ظهور الفرق بين تيقن مقدار معين ثم الشك ف الزائد و بين سلخ القدر المتيقن من الأفراد الت وقع الاشتباه فيها، إذ الأول محل

أصل البراءة، لأنه شك ف التليف نفسه و إن قارنه علم بتليف آخر، بل سائر موارده من هذا القبيل، بخلاف الثان الذي قد علم
فيه التليف الدائر بين الخمسة و الستة و العشرة مثلا، و إتيانه بالخمسة الت ه عل كل حال مخاطب بها إما لأنها ه التمام أو
بعضه لا يحصل معه القطع بامتثال ما علم أنه ملف به من ذلك الأمر المجمل ظاهرا المعين واقعا، ضرورة عدم صلاحية الأصل
لتنقيح أن الخمسة مثلا ه تمام المأمور به، بل لا ريب ف ذم العقلاء له عل تركه الفرد الذي يحصل به يقين الامتثال إذ هو كأمر
السيد عبده بإكرام عدد خاص من علماء البلد لم يبينه له و كان له طريق ممن للامتثال القطع.» جواهر اللام ف شرح شرائع

الإسلام؛ ج13، ص: 128.


