
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۴ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 90 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
در بحث گذشته، به تحلیل و بررس فرمایش محقق همدان در باب حقیقت امر ارشادی و اشتراک و افتراق آن با امر مولوی

پرداختیم. گفتیم که مشهور علماء میان مولوی و ارشادی فقط از طریق آثار تمایز  قائل مشوند و مگویند اگر ثواب و عقاب بر
موافقت و مخالفت امر مترتب شد دراینصورت آن امر مولوی است و الا اشاردی است. در مقابل، مرحوم همدان ملاک دیری

را ارائه کردند. ایشان فرمودند هم در اوامر مولوی و هم در اوامر ارشادی طلب وجود دارد ول گاه مطلوبیت از جانب امر
است به خاطر مصلحت در متعلق و گاه مطلوبیت به خاطر مصلحت کامنۀ در ذات فعل است.

کلام مرحوم روحان بررس
صاحب منتق الأصول مطلب را به محقق همدان نسبت دادند که به نظر مرسد تناسب با ظاهر فرمایش ایشان ندارد. از نظر
ن موضوع آن خاص است یعنو بعث وجود دارد ل طلب حقیق قائل است در اوامر ارشادی هم، داع ایشان محقق همدان

ملف خاص است و ی تلیف خاص در اینجا وجود دارد، به این معنا که تلیف در اوامر ارشادی عبارت است از اینه من
یرید أن یأت هذا المرکب الصلات الامل باید سوره را به جا آورد. و لن در عبارت مرحوم همدان چنین تعبیری پیدا نشد.
شاید برداشت که صاحب منتق از کلام همدان کرده است از عبارت غیر از کتاب مصباح الفقیه استفاده کرده و این بعید

نیست.

کلام محقق همدان بررس
با قطع نظر از این انتساب، سوال این است که آیا اساس فرمایش محقق همدان ف نفسه درست است یا خیر. ایشان معتقد

است مطلوبیت در امر ارشادی از جانب مصلحت موجود در ذات فعل آمده است و مطلوبیت در امر مولوی از جانب طلب
موجود در امر، و به عبارت دیر، مطلوبیت فعل در امر مولوی بعد از آن است که امر به آن تعلق پیدا مکند و بدون امر هیچ

مطلوبیت ندارد. همچنانه در اوامر عرف هم وقت مول مگوید «إسقن الماء»، آوردن آب قبل از امر مطلوبیت ندارد و با امر
آمر مطلوبیت پیدا مکند. همین فرمایش بنا بر مبنای مختار که انشاء عبارت است از حایت و نه ایجاد با این توضیح اضافه

کامل خواهد شد که امر ارشادی حایت و راهنمای و إخبار از آن مصلحت است که در ذات فعل وجود دارد و در حقیقت آمر
با این امر مخواهد ملف را ارشاد کند به آن مصلحت کامنه.

بر کلام محقق همدان نقض
علماء مواردی را به عنوان اوامر ارشادی مطرح کردهاند مثل وجوب تعلم. مساله وجوب تعلم در بحث اجتهاد و تقلید به تفصیل

مطرح شد. ی قول این است که از آیات و روایات باب وجوب تعلم و تفقه استفاده مشود که امر آن مولوی شرع است و از
این رو ترک تعلم و تفقه حرام است. قول دیر – که قول مختار است – این است که از آیات وجوب مولوی استفاده مشود
ول از روایات وجوب ارشادی. ف نهایة المطاف به این نتیجه رسیدیم که امر به تعلم ی امر مولوی است. عدهای در مقابل،
معتقدند که امر به تعلم ارشادی است یعن تعلم از آن جهت که طریق است برای تعلیم احام و اعتقادات واجب است. پس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تعلیم، طریق و مقدمه برای رسیدن به ذی المقدمه است و امر به تعلیم و تفقه ارشاد است برای اینه به حقیقت دین برسیم.
بنابراین اگر شارع چنین امری نداشت ما نمتوانیم بوییم تفقه و تعلم در دین مطلوبیت ف نفسه دارد. این نقض بر کلام محقق
شود که آنها را ارشادی دانستهاند اما با قطع نظر از امر مطلوبیتاست. از این جهت، مواردی از کلمات فقهاء یافت م همدان

ندارند. اگر آیۀ « فَلَو نَفَر من كل فرقَة منْهم طَائفَةٌ ليتَفَقَّهوا ف الدِّين ولينْذِروا قَومهم اذَا رجعوا الَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ»[1] نبود
انیزهای برای تفقه در دین به وجود نمآمد. پس در این مورد مطلوبیت با امر آمده است ول مع ذل امر ارشادی است.

از طرف دیر، مواردی وجود دارد که با قطع نظر از امر مطلوبیت وجود دارد ول امر آن مولوی است، مثل «إعدلوا». توضیح
مطلب آنه جمع زیادی از اصولیین در ملاک مولوی و ارشادی گفتهاند اگر متعلق امر از مستقلات عقلیه بود امر به آن ارشادی

است و اگر متعلق از مستقلات عقلیه نبود، ارشادی نیست. مثلا قبح ظلم از مستقلات عقلیه است چرا که عقل مگوید «الظلم
قبیح». حال اگر شارع فرمود «لا تظلم» یا «إن الظلم حرام»، این حرمت، ارشادی است. یا اگر شارع فرمود «إعدلوا» یا «انَّ

اله يامر بِالْعدْلِ»[2] یا «اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى»[3] در این موارد نیز ارشادی است. و لن همانطور که قبلا هم این نظر مورد
نقد قرار گرفت، به نظر مرسد امر در این موارد هم مولوی است، ولو این حم از مستقلات عقلیه باشد. قبح کذب از مستقلات

است ول وقت کذب مورد نه مول قرار مگیرد چنین نهی مولوی است.

ملاک امر مولوی این است که امر مول از روی اعمال مولویت باشد، ولو متعلق آن امر از مستقلات عقلیه باشد. شارع مگوید
من در شریعت عمل عادلانه را واجب کردم مولویاً. در اینصورت مول که صاحب شریعت است در امر خود ارشاد به حم

عقل نرده بله درصدد اعمال مولویت خود بوده است. پس ملاک مشهور قابل پذیرش نیست و در جای که از مستقلات عقلیه
است نیز شارع متواند به عنوان مول امر کند. آقای خوئ نیز فرمودهاند هر امری که در شریعت وارد شده است حمل بر

مولویت مشود الا اینه این حمل مستلزم محال باشد مانند «أطیعوا اله». اگر بخواهیم این مورد را حمل بر مولویت کنیم دور
یا تسلسل لازم مآید،[4] و لن امر به عدل بنا بر مولویت مستلزم محال نخواهد بود.

همچنین در همان مسالۀ وجوب تعلم و تفقه بحث دیری مطرح شده است که طبق قول بعض، در احام و اوامر مولوی تطرق
خطا راه دارد یعن ممن است روایت که در آن امر وجوب یا استحباب آمده است مطابق با واقع نباشد در حالیه در اوامر

ارشادی تطرق خطا راه ندارد. ضابطۀ این مطلب همان است که اگر متعلق امری از مستقلات عقلیه باشد آن امر ارشادی است
و در مستقلات عقلیه نه ش جای دارد و نه خطا. عقل احام خود را قاطعانه صادر مکند و لذا احام مثل «الظلم قبیح» و

«العدل حسن» اصلا خطاپذیر نیست. از جمله کسان که در بحث وجوب تعلم و تفقه اصرار دارد که این عناوین ارشادی هستند
مرحوم عراق در نهایة الافار[5] است. [6] مرحوم امام در  انوار الهدایة از این قول حمایت کرده است.[7]

نقض ضابطههای ارائه شده دربارۀ حقیقت مولویت و ارشادیت
لازم است به سراغ مواردی برویم که فقهاء آنها را ارشادی دانستهاند و بعد ضوابط که برای مولویت و ارشادیت بیان کردهاند را
بر آنها تطبیق کنیم و مورد بررس قرار دهیم. در مورد ملاک که محقق همدان فرمودند مورد نقض پیدا شده است که فقهاء آن

را ارشادی دانستهاند ول مطلوبیت آن از طریق امر آمده است و آن عبارت است از وجوب تفقه در دین. پس ممن است که در
امر ارشادی نیز مطلوبیت از ناحیه امر بیاید. ضابطههای دیری نیز گفته شده است که از میان آنها مهمترینشان این است که

اگر متعلق از مستقلات عقلیه باشد امر آن ارشادی است والا خیر. این ضابطه نیز پذیرفتن نیست و ممن است که به حم از
مستقلات عقلیه هم امر مولوی تعلق بیرد مثل امر به عدالت. در این مورد هم اگر شارع بما اینه مول است امر به عدالت کند

دراینصورت امر آن مولوی خواهد بود. گفته شده است در مواردی که حم معلّل است باید آن را ارشادی بدانیم و لن به نظر
مرسد حت در جای که علت ارتازی عقلائ بود ملازمهای با ارشادی بودن ندارد. همچنین اینه گفته مشود ثواب و عقاب بر
متابعت از امر ارشادی مترتب نمشود نیز قابل قبول نیست چرا که امر به عدالت اگر ارشادی باشد، کس که عدالت را رعایت

کرده است آیا برای این مراعات عدالت، ثواب وجود ندارد؟ مسلم است که بر متابعت هم ثواب داده مشود.



به نظر مرسد ملاک صحیح برای مولویت و ارشادیت این است که در مواردی که مول اعمال مولویت مکند امر او مولوی
است و این، عرف نیز است مثل اینه خوردن دارو برای مریض مصلحت ف نفسه دارد در عین حال گاه پدر به فرزند بیمار

خود به خوردن دارو امر مکند. این هم متواند جنبۀ مولویت پیدا کند چرا که اعمال مولویت به عنوان اینه مول است صدق
مکند.

ضابطۀ محقق نائین و نقد محقق خوئ بر ایشان
ی بیان نیز مرحوم نائین دارند و مفرمایند اوامری که در سلسلۀ علل قرار گیرند مولوی و اوامری که در سلسلۀ معلولات قرار

گیرند ارشادی هستند.  البته شاگرد ایشان آقای خوئ این ضابطه را نپذیرفتهاند. محقق نائین مفرماید:

«ان حم العقل بوجوب دفع العقاب المظنون بل المحتمل ليس مبتنيا عل قاعدة التحسين و التقبيح و كل منهما أجنب عن الآخر
رأسا فإن حمه بوجوب دفع العقاب انما هو بعد تمامية الحم من قبل المول و مرتبته مرتبة الامتثال فهو حم ف سلسلة

مه بذلك انما هو فمه بالتحسين و التقبيح فإن حو هذا بخلاف ح هذا المقام إرشادي ليس إلا م الشارع فالمعلولات و ح
سلسلة العلل المترتبة عليها حم مولوي شرع بناء عل ثبوت قاعدة الملازمة فأين أحد الحمين من الآخر.»[8]

آقای خوئ در جواب مفرماید:

«و أما ما أفاده أولا من كون الأمر بالاحتياط إرشادياً لونه واقعاً ف سلسلة معلول الحم، ففيه: أنّ مجرد ورود الأمر ف مرحلة
معلولات الأحام لا يستلزم الارشادية، فلا يجوز رفع اليد عن ظهور اللفظ ف المولوية، و لا يقاس المقام بالأمر بالطاعة، لأنّ الأمر
بالطاعة يستحيل فيه المولوية و لو لم نقل باستحالة التسلسل، لأنّ مجرد الأمر المولوي و لو لم ين متناهياً لا يون محركاً للعبد

ما لم ين له إلزام من ناحية العقل، فلا بدّ من أن ينته الأمر المولوي ف مقام المحركية نحو العمل إل الالزام العقل، فلا مناص
من أن يون الأمر الوارد ف مورده إرشاداً إل ذلك، و هذا بخلاف الأمر بالاحتياط، فانّ حسن الاحتياط و إن كان من المستقلات
العقلية الواقعة ف سلسلة معلولات الأحام الشرعية الواقعية، إ أنّ العقل بما أنّه لا يستقل بلزوم الاحتياط ف كل مورد فلا مانع

من أن يأمر به المول مولوياً، حرصاً عل إدراك الواقع لزوماً ‐ كما يراه الاخباري ‐ أو استحباباً كما نراه.»[9]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏العراق، آقا ضیاء الدین‏. نهایة الأفار. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417.

‐       ‏خمین، روح اله‏. أنوار الهدایة ف التعلیقة عل الفایة. 2 ج. تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1385.

.1418 ،50 ج. قم: مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ .أبوالقاسم‏. موسوعة الإمام الخوئ ،‏خوئ       ‐

‐       ‏نایین، محمد حسین‏. أجود التقریرات. ابوالقاسم خوی. قم: مطبعة العرفان، 1352.

 

 



[1]‐ توبه: 122.

[2]‐ نحل: 90.

[3]‐ مائده: 8.

[4]‐ آقای خوئ مفرماید:

«و بالجملة: المناط ف الحم الارشادي كونه من المستقلات العقلية الت لا يعقل فيها ثبوت الحم المولوي لونه لغواً أو لغير
ذلك. و أما مجرد وقوع الأمر ف سلسلة معلولات الأحام و مقام امتثالها فهو غير مانع من كونه مولوياً. وعليه فالأمر بالاحتياط

مولوي.» (‏أبوالقاسم خوئ، موسوعة الإمام الخوئ (قم: مؤسسة إحياء آثار الامام الخوئ، 1418)، ج 47، 367.)

[5]‐ ‏آقا ضیاء الدین العراق، نهایة الأفار (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417)، ج 2، 321.

[6]‐ آقای خوئ در مورد وجوب تعلم مفرمایند:

«أنّ وجوب التعلم لا يخلو من أن يون نفسياً أو غيرياً أو إرشادياً أو طريقياً، فلا خامس ف البين، أما النفس فهو وإن كان
محتملا وقد اختاره المحقق الأردبيل (قدس سره)[6] إأ نّه خلاف ظواهر الآيات والروايات الدالة عل ذلك كما عرفت. وأما

الوجوب الغيري فهو مبتن عل أن يون التعلم مقدمة لوجود الواجب خارجاً وترك الحرام كذلك كبقية المقدمات الوجودية، ولنّه
ليس كذلك، ضرورة أنّ الاتيان بذات الواجب وترك نفس الحرام لا يتوقفان عليه. نعم، يتوقف الاتيان بالواجب إذا كان مركباً عل

تعلم أجزائه وشرائطه، وذلك كالصلاة وما شاكلها، إأنّ وجوبه لا يدور مدار القول بوجوب المقدمة، بل هو ثابت بالآيات
والروايات.

وأما الوجوب الارشادي بأن يون ما دل عليه من التاب والسنّة إرشاداً إل ما استقل به العقل من وجوب تعلم الأحام، نظير ما
ذكرناه ف الآيات الناهية عن العمل بغير العلم، من أنّ مفادها إرشاد إل ما استقل به العقل، وهو عدم جواز العمل بالظن، فيرد

مية قبل الفحص، وذلك لأنّ المقتضالشبهات الح ن مانع من جريان البراءة الشرعية فعليه: أ نّه لو كان وجوبه ارشادياً لم ي
له ‐ وهو إطلاق أدلتها ‐ موجود عل الفرض، وعمدة المانع عنه إنّما ه وجود تلك الأدلة، والمفروض أ نّها عل هذا التفسير

حالها حال حم العقل فغير صالحة للمانعية، فان موضوعها يرتفع عند جريانها كحم العقل، ومثلها كيف يصلح أن يون مانعاً.

الشبهات الموضوعية قبل الفحص كذلك تجري ف ضوء هذا التفسير كما أنّ البراءة الشرعية تجري ف الجملة: فعل وعل
الشبهات الحمية قبله فلا فرق بينهما عندئذ أصلا، فان عمدة الدليل عل تقييد إطلاق أدلتها ف الشبهات الحمية بما بعد الفحص
إنّما هو تلك الأدلة، وإذا افترضنا أنّ مدلولها حم إرشادي فه لا تصلح لذلك. نعم، لا تجرى البراءة العقلية، لعدم إحراز موضوعها

قبل الفحص.

فالنتيجة: أ نّه يتعين الاحتمال الأخير ‐ وهو كون وجوب التعلم وجوباً طريقياً ‐ ويترتب عليه تنجيز الواقع عند الاصابة، لأنّه أثر
الوجوب الطريق كما هو شأن وجوب الاحتياط ووجوب العمل بالأمارات وما شاكل ذلك، وعليه فتون هذه الأدلة مانعة عن
جريان البراءة فيها قبل الفحص وتوجب تقييد إطلاق أدلتها بما بعده.» (‏خوئ، موسوعة الإمام الخوئ، ج 44، 207-205.)

[7]‐ ‏روح اله خمین، أنوار الهدایة ف التعلیقة عل الفایة (تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1385)، ج 2،



.429

[8]‐ ‏محمد حسین نایین، أجود التقریرات، ابوالقاسم خوی (قم: مطبعة العرفان، 1352)، ج 2، 123.

[9]‐ ‏خوئ، موسوعة الإمام الخوئ، ج 47، 367-366.


