
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 89 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
به تناسبِ بحث از معنای صیغه امر، کلام به اینجا ختم شد که فرق میان امر مولوی و ارشادی چیست. آیا در هر دو، صیغه امر
به ی معنا به کار رفته است یا اینه هر ی معنای متفاوت دارند و یا اینه بوییم صیغه امر در ی معنای جامع به کار رفته

است؟ نظریه مختار در این زمینه مطرح شد که بنا بر مبنای محقق حائری در حقیقت انشاء بود. در همین رابطه به کلام محقق
همدان پرداختیم و توضیحات مرحوم روحان از کلام ایشان را نقل کردیم. در این جلسه به اصل کلام محقق همدان خواهیم

پرداخت.

نظریۀ محقق همدان در حقیقتِ امر مولوی و ارشادی
محقق همدان در کتاب مصباح الفقیه در حقیقت امر ارشادی و ارتباط آن با امر مولوی مفرماید:

«فنقول : هذا القسم من الطلب هو ف حدّ ذاته إلزام , ولن لا دلالة فيه عل كون المطلوب لازما لدى المول , فإنّ هذا شء
خارج عن مدلول الصيغة , وإنّما مدلوله إلزام العبد به , أي طلبه منه عل سبيل التنجيز , فيجب عل العبد بحم العقل الإتيان به ,

إ أن يدل دليل عقل أو نقل عل عدم لزومه لدى المول , وأنّه لا يؤاخذه عل مخالفته.

.ومولوي قسمين : إرشادي يستفاد منها وجوب الفعل أو استحبابه ـ عل والحاصل : أنّ الأوامر ـ الت

أما الإرشادي : فهو ما كان مسوقا لبيان لزوم الفعل أو ندبه لا بلحاظ كونه مطلوبا بهذا الطلب , بل من حيث هو بلحاظ المصلحة
الامنة فيه دنيوية كانت أم أخروية , وهذا هو المنساق إل الذهن من الأوامر المعلّلة بما يترتّب عل متعلّقاتها من المصلحة , كما

ف قولك : «أسلم حت تدخل الجنّة» والأوامر الصادرة عل سبيل الوعظ والإرشاد والحث عل الخروج عن عهدة التاليف ,
والأوامر المسوقة لبيان كيفية الأعمال من العبادات والمعاملات , والأوامر الواردة ف المستحبات لا يبعد أن يون أغلبها من هذا

القسم , ولا تأمل ف أنّ إرادة هذا المعن من صيغة «افعل» خلاف ما يقتضيه وضعه.

وأما المولوي : فهو ما كان الغرض منه بعث المأمور عل الفعل , كما ف قول الوالد لولده أو السيد لعبده : «ناولن الماء» عند
إرادة شربه , وهذا القسم هو محل كلامنا , كما أنّه هو المتبادر من صيغة «افعل».

فنقول : إذا كان مقصود المول من قوله لعبده : «اشتر الخبز والجبن والبصل» مثلا : بعثه عل شراء هذه الأشياء وإحضارها لديه
, فلا نعقل فرقا فيما يريده من لفظه بين أن يون بعض هذه الأشياء أو جميعها غير مهم لديه بحيث لا يؤاخذه عل مخالفته , أو

بعثه عل جميع التقادير ليس إ ا لديه , سواء طلب الجميع بأمر واحد أو بأوامر متعدّدة , فإنّ مراده بلفظه علكون جميعها مهم
الفعل الذي تعلّق به طلبه , وصدق هذا المعن ـ أي إرادة إيجاد المتعلّق ف الجميع عل سبيل التواطؤ والتشيك ـ إنّما هو فيما

بعثه عل الطلب , أي المصلحة الت أحرزها ف الفعل ودعته إل الأمر بإيجاده , وبعد أن دعته المصلحة إل الأمر بالإيجاد فلا نرى

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حينئذ تفاوتا فيما يريده بقوله : «اشتر» إ أنّ تلك المصلحة الباعثة له عل الطلب قد لا تون لديه لازمة التحصيل , فيبين ذلك
لعبده بقرينة منفصلة , فيقول مثلا : «البصل الذي أمرتك به ليس بواجب» فيعلم من ذلك أنّ أمره المتعلّق به كان عل جهة

الاستحباب , لا أنّ مراده بتلك العبارة كان معن غير ما فهمه من كلامه.

اللهم إ أن يستشف من ذلك أنّه لم ين مقصوده بذلك بعثه عل الفعل عل سبيل التنجيز , بل بيان كونه محبوبا لديه , وأنّه مما
ينبغ أن يوجد , فيندرج حينئذ ف القسم الأول , ويخرج عن محل الفرض , فف محل الفرض ـ أي ما كان غرضه من الأمر بعثه

عل الفعل عل سبيل التنجيز ـ يجب عل العبد الخروج عن عهدة ما تعلّق به غرضه من أمره , إ أن يعلم من الخارج أنّ مقصوده
ا دلالته علالطلب , وأم ة حيث إنّه ظاهر فا دلالة وضعيكونه مولوي بمخالفته , فدلالة الأمر عل ا لديه بحيث لا يرضليس مهم
لزوم الفعل عل تقدير عدم الإذن ف المخالفة وندبه عل تقدير الإذن فعقلية , ولذا لا يتفاوت الحال ف ذلك بين ما لو استفيد طلبه

من اللفظ أو من الإشارة ونحوها , فلو أشار بيده إل جماعة فعلم العبد من إشارته أنّه يريد إحضارهم أو طردهم , يجب عليه
الخروج عن عهدة ما تعلّق به غرضه من إشارته , إ أن يعلم بعدم لزومه , فيقتصر ف رفع اليد عما يقتضيه طلبه عل مقدار دلالة

الدليل , وهذا اللام ف النه حرفا بحرف , فلا نطيل بالإعادة.»[1]

به عقیدۀ محقق همدان اولا در معنای موضوع له صیغه امر در اوامر مولوی الزام وجود ندارد. صیغه بر مطلق طلب دلالت دارد
و لزوم از مدلول صیغه خارج است.[2] ایشان معتقدند دلالت صیغه امر بر وجوب و لزوم، عقل است و نه لفظ. عقل مگوید

اگر مول امر کرد، بر عبد واجب است که آن را اتیان کند، مر اینه قرینهای نقل یا عقل بر عدم لزوم اقامه شود.

فرق میان اوامر مولوی و ارشادی
جناب محقق همدان مفرمایند اوامر – وجوب باشد یا استحباب – دو قسم است: مولوی و ارشادی.اوامر ارشادی آن است که
برای بیان لزوم و استحباب فعل است اما دال بر این لزوم و استحباب، طلب نیست، بله آن مصلحت کامنه و موجودۀ در فعل

اگر امر مول است که مطلوبیت را ایجاب کرده است. در اوامر مولوی، فعل به  نفس امر است که مطلوب شده است، یعن
نبود این فعل اصلا مطلوبیت نداشت. لن در اوامر ارشادی با قطع نظر از امر مول مطلوبیت ذات در فعل وجود دارد. در

جای که مول فرموده است: «أقیموا»، صلاة با این امر است که مطلوب مول مشود و قبل از امر هیچ طلب نبوده است. اما
در جای که مفرماید: «أطیعوا اله»، مطلوبیتِ اطاعت از خدا ربط به امر مول ندارد. درست است که در اوامر ارشادی،

مول ظاهرا امری دارد و طلب، اما مطلوبیت فعل به لحاظ این امر نیست بله به لحاظ آن مصلحت کامنهای است که در ذاتش
وجود دارد – چه مصلحت دنیویه باشد و یا مصلحت اخرویه. حت در مواردی که ارشاد به حم عقل نیست و شاید عقل اصلا

آن مصلحت را درک نند نیز ارشاد به جزئیت یا شرطیت و یا مانعیت و مانند آن است.

اشتراکِ میان امر مولوی و ارشادی در اشتمال بر طلب
بنابراین، از منظر محقق همدان هم در اوامر مولوی و هم در اوامر ارشادی طلب وجود دارد و صیغه در همان معنای طلب

استعمال شده است، اما در اوامر مولوی، مطلوبیت فعل از ناحیۀ امر آمده است ول در اوامر ارشادی، مطلوبیت فعل از ناحیه
مصلحت است که در ذات فعل موجود است. به بیان دیر: الفعل ف موارد الاوامر المولویة صار مطلوبا بنفس الطلب و لنه

ف موارد الارشادیة مطلوب مع قطع النظر عن طلب المول، غیر أن الطلب موجود ف کلا الامرین. البته از نظر مشهور
اصولیین، در اوامر ارشادی نه طلب است و نه بعث و تحری و مطلوبیت فعل نیز از ناحیۀ طلب مول نمآید بله مطلوبیت

قبلا در متعلق امر وجود داشته است.

مثالهای برای اوامر ارشادی
محقق همدان بعد از این مثالهای برای اوامر ارشادی ذکر مکنند که ی از آنها اوامری هستند که معللاند و این تعلیل نیز به

،است که در متعلق این اوامر وجود دارد. تمام این اوامر ارشادیاند. مثلا فرض کنید در جهاد ابتدائ لحاظ آن مصلحت
مسلمین به کفار بویند «أسلموا حت تدخلوا الجنة». این امر ارشادی است، ازآن جهت که امر به اسلام معلّل شده است به



دخول در جنت و به این معناست که دخول در جنت که مصلحت عظیمه است نتیجۀ مسلمان شدن است. این تعلیل ارتازی
است چرا که عقلاء مگویند بهشت جای است که نعمتهایش قابل شمارش نیست و با دنیا قابل مقایسه نیست، پس بهترین

مان برای انسان است. چون این تعلیل عقلائ است پس امر هم ارشادی خواهد بود والا اگر تعلیل شرع باشد دیر معنا ندارد
که امر عل سبیل الوعظ و الارشاد باشد. همۀ اوامری که بر سبیل وعظ و ارشاد است و اوامری که ملفین را تشویق مکند که
ذمۀ شما مشتغل به تلیف نباشد مثل اوامر احتیاط، همۀ آنها از قبیل اوامر ارشادی هستند؛ زیرا خروج از عهدۀ تلیف مع قطع

النظر از امر هم مطلوب است و اینطور نیست که با امر مول مطلوبیت پیدا کرده باشد.

همچنین اوامری که کیفیت عبادات را بیان مکنند، مثل «لا صلاة الا بفاتحة التاب» که در صدد بیان جزئیت فاتحة التاب
است – همانطور که صاحب منتق الاصول از قول محقق همدان فرموده است – این امر بدان معناست که اگر کس بخواهد
ی مرکب کامل صلات را به جا بیاورد باید فاتحة التاب را هم بخواند. این نه به خاطر این است که خواندن فاتحة التاب با
امر مول مطلوبیت پیدا کرده است، بله وقت در خودِ این مرکب صلات ملاحظه و دقت مکنیم مبینیم فعل که مرکب از

اجزائ است مطلوب است که تمام اجزائش آورده شود و امر به جزء در حقیقت امر به جزئیت آن است و نه امر مولوی
خاص که در صورت ترک آن ی عقاب برای ترک مرکب کامل بدهند و عقاب دیری برای ترک آن جزء. بر ترک اصل عمل

تنها ی عقاب مترتب است.

محقق همدان همین حرف را در باب معاملات مزنند و مفرمایند وقت در روایت آمده است: «نه النب عن الغرر»، معنای
است. وقت امر قبیح و مذموم نیز ی ارشادی است چرا که غرر با قطع نظر از نه ،چیست؟ روشن است که این نه این نه
چیزی مجهول است انسان بر آن اقدام نمکند. پس اگر شارع هم از آن نه کرد یعن جهالت در معامله موجب بطلان آن است

نه اینه این نه دلالت بر ی حرمت تلیف داشته باشد. بنابراین از نظر صاحب مصباح الفقیه، تمام خصوصیات که در
معاملات وجود دارد عنوان ارشادی پیدا مکند و با این بیان مجموعۀ وسیع از احام چه در باب عبادات و چه در باب

معاملات ذیل اوامر ارشادی تعریف خواهند شد.

مورد چهارم که ایشان برای اوامر ارشادی بیان مکنند عبارت از اوامر وارده در باب مستحبات است. از نظر ایشان، بعید
نیست که اغلب این اوامر ارشادی باشند. عقل در بعض موارد از اوامر استحباب راه برای فهم مصلحت موجود در آن امر
مستحب ندارد مثل استحباب غذا خوردن با دست راست. لن در اغلب مستحبات ی مصلحت کامنۀ روشن در فعل وجود

دارد که امر مول آن مصلحت را ایجاد نرده است و با قطع نظر از امر نیز آن مصلحت وجود دارد.

در تحلیل امر استحباب فرق محقق بروجردی و محقق همدان
همین جا خوب است که به مبنای آقای بروجردی در باب مستحبات اشاره کنیم. ایشان در فرق میان وجوب و استحباب فرمود

این فرق به حسب مقارنات است و نتیجه آن است که طلب بعث در صیغههای مستعمله در استحباب وجود ندارد:

«و عل هذا فيجب أن يقال إن الصيغ المستعملة ف الاستحباب لا تون مستعملة ف الطلب البعث، و لا تتضمن البعث و
التحريك، و إنما تستعمل بداع الإرشاد إل وجود المصلحة الراجحة ف الفعل.»[3]

مرحوم همدان اما مفرمایند در استحباب طلب وجود دارد لن مطلوبیت فعل از ناحیۀ این طلب نیامده است بله به جهت
مصلحت است که موجود در خودِ فعل است. آقای بروجردی بر مبنای مشهور مش کردهاند آنجا که در نقد قدماء از اصولیین

ن استحباب عبارت است از طلب الفعل مع الاذن فکه قائل بودند وجوب عبارت است از طلب الفعل مع المنع من الترک و ل
الترک، مفرمودند این تهافت است که از ی طرف طلب وجود داشته باشد و از طرف دیر اذن در ترک. پس معلوم مشود

اصلا طلب نیست و فقط واجبات است که متضمن طلب هستند. صیغه امر آنجا که در استحباب استعمال شده است ارشاد به



مصلحت موجود در فعل است. ازاینروست که آقای بروجردی تمام اوامر استحباب را ارشادی دانستند. بعد از این محقق
بروجردی مگویند:

«و ببال أن صاحب القوانين أيضا اختار هذا المعن فقال: «إن الأوامر الندبية كلها للإرشاد» و هو كلام جيد.»[4]

تا اینجا، کلام محقق همدان در تمایز مولویت و ارشادیت را بیان کردیم و مواردی که ایشان از باب نمونه برای اوامر ارشادی
فرمودند را توضیح دادیم. ایشان در ادامه مفرمایند مقتضای صیغه امر این است که مطلوبیت فعل از ناحیه امر و طلب باشد و

اگر خلاف این باشد در حقیقت خلاف وضع صیغه است.

حقیقت اوامر مولوی از منظر محقق همدان
بعد از این، ایشان به اوامر مولوی مپردازند با این بیان که غرض آمر بعث و تحری مأمور بر انجام فعل است و متبادر هم

همین است. در این امر فرق نمکند که امر به چیز مهم باشد یا مهم نباشد و بر ترکش مواخده نند مثل مستحبات. در هر دو
صورت، صیغه برای بعث به آن فعل است که متعلق طلب واقع شده است. البته اینه گفته شد مطلوبیت در اوامر مولوی از
ناحیۀ طلب آمده است به این معنا نیست که در خود فعل مصلحت وجود ندارد چرا که متعلق طلب در امر مولوی هم دارای
مصلحت است که ممن است عقل هم این مصلحت را نفهمد بله مول این مصلحت را احراز مکند که اگر تحصیل این

خواهد بود. البته قبلا هم گفته شد که این وجوب و استحباب به دلالت عقل است و الا استحباب مصلحت لازم باشد امر وجوب
فهمیده مشود. پس در اوامر مولوی این مول است که مصلحت را احراز مکند، اعم از اینه ملف این مصلحت را درک کند

یا خیر. بنابراین مطلوبیت به سبب امر محقق شده است با قطع نظر از اینه ملف مصلحت فعل را بفهمد یا خیر.

خلاصۀ فرمایش محقق همدان
حاصل کلام اینه ما در کلمات محقق همدان به دنبال عبارت بودیم که مرحوم روحان از آن برای مراد خود استفاده کرد به

اینه اوامر ارشادی هم مولوی هستند به این معنا که هر دو دلالت بر طلب مکنند با این فرق که مطلوبیت فعل در امر مولوی از
ناحیه امر است ول در امر ارشادی از ناحیه ذات فعل. مخلص کلام اینه ما از کلام مرحوم همدان چند نتۀ مهم را استفاده

کردیم:

1-    هم در امر مولوی بعث وجود دارد و هم در امر ارشادی.

2-    مطلوبیت فعل در امر مولوی از ناحیه طلب محقق مشود ول در امر ارشادی از ناحیۀ مصلحت موجود در فعل.

ندارد با این مطلب که مطلوبیت از ناحیۀ طلب بر روی آن متعلق ن این منافات3-    در امر مولوی هم مصلحت وجود دارد ل
دارای مصلحت آمده است.

4-    بنابراین، اوامر ارشادی هم – همانطور که صاحب منتق فرمود – مولوی هستند از این جهت که دال بر طلباند.

5-    صیغۀ امر به وضع لغوی نه دلالت بر وجوب دارد و نه استحباب بله با دلالت عقل الزام را مفهماند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع



‐       ‏الهمدان، الشيخ آغا رضا‏. مصباح الفقيه. قم: دار الفر، 1423.

‐       ‏بروجردی، حسین‏. نهایة الأصول. حسینعل منتظری. قم: تفر، 1415.

 

[1]‐ ‏الشيخ آغا رضا الهمدان، مصباح الفقيه (قم: دار الفر، 1423)، ج 10، 283-281.

[2]‐ در این بحث اختلاف است که آیا صیغه به دلالت لفظ دلالت بر وجوب مکند یا وجوب مستفاد از حم عقل است یا
قول دیری در این مساله باید اختیار کرد. این مطلب را در جهت دوم از جهات نهگانۀ صیغه امر دنبال خواهیم کرد.

[3]‐ ‏حسین بروجردی، نهایة الأصول، حسینعل منتظری (قم: تفر، 1415)، ج 1، 104.

[4]‐ همان.


