
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۲۳ اردیبهشت ۱۴۰۳

صلاة القضاء
جلسه 89 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 
خلاصه بحث گذشته

بحث در مسئله نُه تمام شد. هر مسئلهای که تمام مشود سع کنید نظر خودتان را در تعلیقه بر آن مسئله بیاورید، چه تعلیقه
مدت باشد، بالأخره معلوم باشد که روی این مسئله کار کردید و الا اگر همینطور رها کنید بعد از ی باشد چه توضیح فتوای
ان یادداشت کنید، گاهالام مسئله، حتماً کنار هر مسئلهای نظر خودتان را حت رود تمام این دقایق و جزئیات یاز ذهن م
اوقات بعض از آقایان درس سؤال مکنند، اگر در ی مسئلهای خودتان به نظر رسیدید دیر تقلید در آن مسئله بر شما واجب
نیست و باید طبق رأی خودتان عمل کنید، مر اینه به ی نظری نرسید و یا متوقف بشوید و یا اصلا کار ننید در آن مسئله.
اما اگر در ی مسئلهای خود شما به ی نظری رسیدید در آن مسئله تقلید بر شما جایز نیست ولو در سایر مسائل تقلید کنید،

دلیلش این است که ادله تقلید موضوعش جاهل است و شما در آن مسئله دیر عنوان جاهل را ندارید.

مسئله دهم تحریر الوسیله
إذا علم بفوات صلاة معينة كالصبح مثلا مرات و لم يعلم عددها يجوز الاكتفاء بالقدر المعلوم عل الأقوى، لن الأحوط الترار

حت يغلب عل ظنّه الفراغ، و أحوط و أحسن منه الترار حت حصل العلم بالفراغ خصوصا مع سبق العلم بالمقدار و حصول
النسيان بعده، و كذلك الحال فيما إذا فاتت منه صلوات أيام لا يعلم عددها.[1]

امام خمین1 دو فرع را در این مسئله مطرح فرمودند:

فرع اول
ی فرع این است که ی کس مگوید: مدانم ی نماز معین مثل نماز صبح از من فوت شده مرات هم فوت شده، (مگوید

در اوایل تلیفم صبحها نماز نخواندم و مدانم قضا شده)، حالا ی ماه، دو ماه، ی سال، نمدانم مقدارش را. اصل فوت را به
صورت مراتٍ عدیده مداند اما عدد معین را نمداند، اینجا مجموعاً در مسئله چهار قول وجود دارد:

1.     ی قول این است که به مقداری که یقین هست یعن به مقدار اقل قضا کند همین مقدار کاف است، مثلا مگوید مدانم
کمتر از ی سال نبوده اما بیشتر از ی سال هم نمدانم بوده یا نه؟ آن مقدار یقین که مقدار اقل است را قضا کند و همین

مقدار کاف است.

2.     قول دوم این است که باید به مقداری که علم پیدا کند ذمهاش بری شده قضا کند، یعن اکثر را هم بیاورد.

3.     قول سوم این است که به مقداری بیاورد که ظن به فراغ پیدا کند ولو علم پیدا نند، اکتفای به ظن به فراغ کند.

4.     قول چهارم تفصیل بین این است که اول مدانسته دو سال بوده بعد یادش رفته، اینجا باید آن مقدار اکثر را بیاورد اما اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


از اول نمداند چه عددی است، همان مقدار اقل را بیاورد.

بینیم، مثلاعبارت قدما را م که اینجا وجود دارد این است که ما وقت بنابراین چهار قول در مسئله وجود دارد. مطلب مهم
شیخ طوس1 در مبسوط و نهایه[2] مفرماید: این شخص باید قضا کند «إل أن یغلب عل ظنّه أنّه قضاها»[3]؛ تا ظن غالب
پیدا کند بر اینه آن مقداری که بر ذمهاش بوده قضا کرده. ابن ادریس مگوید: «و یدمن ذل» یعن اینقدر این قضا را ادامه

بدهد «و یثر منه حت یغلب عل ظنه أنه قد قض ما فاته»[4]، غلبه پیدا کند بر ظنّش که آنچه فوت شده انجام داده است.

1دیدگاه آقاوحید بهبهان
ی بحث واقع شده بین مرحوم وحید بهبهان صاحب مصابیح و مفتاح الرامه تلمیذ مرحوم وحید. عبارت که مرحوم وحید

دارد در مصابیح اینطور فرمودند: «الاکتفاء بغلبة الظن فیما لا یمن فیه تحصیل الیقین هو الاصل و القاعدة ف جمیع
المقامات»[5]، مفرماید اینه فقهای ما شیخ طوس، ابن ادریس یا دیران پای مظنه را به میدان آوردند و مگویند باید اینقدر

قضا کند تا غلبة الظن حاصل شود، این در جای است که تحصیل العلم و الیقین ممن و میسور نباشد.

فرماید إن مراد الجمیع، جمیع فقها از شیخ طوسن و میسور است مستلزم حرج باشد، مر دارد که اگر ممجای دی یا در ی
و عسر ون فیه حرجن تحصیل العلم بالمجموع أو یگرفته تا قدما و تا زمان خودش، مرادشان «ان الاکتفا بالظن حیث لا یم

عادتاً کما هو الحال ف کثیر من الصور الت اکتف فیها بالظن دفعاً بالحرج لا ف الصورة الت یتأت العلم بسهولة کما إذا علم أنها
لا کثیر عل اربع»[6]، در جای که مفرماید تحصیل علم ممن است هیچ فقیه اجازه نمدهد که شما سراغ مظنه بروید و باید
همان علم را معیار قرار بدهید، در جای که مگوید مدانم بیش از چهار تا قضا نشده، چهار تا را باید بیاوری تا علم پیدا کند که

ذمهاش بری شده است.

باز این عبارت را مرحوم وحید در مصابیح دارد: «إن عباراتهم ظاهرة فیما ذکرنا»؛ عبارات اینها ظاهر است در آنچه ما ذکر
کردیم، «لو لم نقل بصراحة بعضها»[7]؛ در این قسمت از مصابیح این مطلب را دارد و این را دقت کنید، «الاکتفا بغلبة الظن
فیما لا یمن فیه تحصیل الیقین هو الاصل و القاعدة ف جمیع المقامات و بناء الفقه عل ذل بلا شبهة بل هو اس الاجتهاد و
اساسه»[8]؛ یعن اساس اجتهاد این است که اگر علم امان نداشت سراغ مظنه برویم، بعد هم ی ادلهای را ذکر کرده، این

فرمایش صاحب مصابیح است.

دیدگاه صاحب مفتاح الرامه
اما صاحب مفتاح الرامه عبارات زیادی از فقها را نقل کرده و مگوید: «و نحن نتلو علی باق عباراتهم واحدة فواحدة لتعرف

أن مرادهم هل هو الاکتفا بالظن و إم امان العلم من دون عسر»[9]، ادعای مفتاح الرامه این است که عبارات فقها غیر از آن
است که استاد ما مطرح مکند، عبارات فقها این است که اگر تحصیل علم هم ممن بود اما اینجا اکتفای به ظن است و

عبارات را مآورد، از صدوق، مفید، شیخ، از مبسوط، تذکره، نهایه مآورد که اینها را در همان مفتاح الرامه مراجعه بفرمائید.

بعد مگوید: «و هذه العبارات یفهم من کثیرٍ منها أنّه یتف بالظن مع التمن من العلم و إن لم ین فیه مشقةٌ و عسر»[10]؛ ولو
در تحصیل علم مشقت هم نباشد، تمن از علم هم دارد اما فقها مگویند همین اکتفای به ظن کاف است. بعد ی شواهدی هم

ذکر مکند برای کلامش.

مسئله حجیت ظن در موضوعات
قبل از اینه کلام صاحب جواهر را اینجا عرض کنیم، ی بحث را خود ما تحقیق کردیم و آن حجیت ظن در موضوعات است،

اینجا ی بحث موضوع است و بحث حم نیست و مداند ی مقداری قضا شده اما نمداند چه مقدار است؟ عددش را
نمداند، بحث موضوع است. ما معتقدیم آنچه را که مرحوم شیخ در رسائل فرموده یا دیران هم تبعیت کردند «اصالة حرمة



التعبد بالظن» این فقط در باب احام است، اما در موضوعات اولا عقلا به مظنه عمل مکنند، شارع هم همین روش عقلائیه را
در موضوعات دارد إلا ما خرج بالدلیل، و موارد زیادی را ما آنجا مثال زدیم و از خود فقه و کلمات فقها آوردیم.

از جمله کسان که مگوید به عنوان ی قاعده است خود صاحب جواهر است، ایشان از کسان است که حجیت ظن در
موضوعات را قبول دارد. این ی بحث تتبع است که اولا، در این کلمات فقها حق با صاحب مفتاح الرامه است؛ یعن این

قیدی که مرحوم وحید آورده با کثیری از عبارات فقها سازگاری ندارد، مگویند ظن پیدا کرد، غلبة الظن که شد کاف است و
علم لازم نیست.

دیدگاه صاحب جواهر1
صاحب جواهر این غلبة الظن را به علم عرف معنا مکند ول خیل از فقها کلمه غلبه را هم ندارند «حصول الظن بالقضاء».
اینجا نمگویند اگر تحصیل علم مستلزم حرج شد بروید سراغ مظنه، این با عباراتشان سازگاری ندارد و حق با مفتاح الرامه

وئیم اُسگوید هم خلاف تحقیق است که بم اینها را آورده و این مطلب که مرحوم وحید بهبهان ت رامه تاست، مفتاح ال
الاجتهاد این است که مراجعه به ظن بعد تحصل العلم است. نه، ی جاهای شارع اگر علم هم امان داشته باشد مسئله مظنه و
رجوع به ظن را اجازه داده و عرض کردم ما در آن رساله شاید بیش از 20 مورد آورده باشیم، نمونهاش هست مراجعه بفرمائید.

صاحب جواهر عمدتاً روی عبارت مرحوم محقق در شرایع تیه مکند، محقق در شرایع مگوید باید قضا کند «حت یعلم أن
گوید باید اینقدر قضا کند که علم پیدا کند که واجب اجمالاالجمله»، این عبارت محقق در شرایع است، م الواجب دخل ف

تحقق پیدا کرده، این دخل ف الجمله یعن تحقق. این واجب که بر ذمهاش بوده تمام شد، ذمهاش بری مشود.

صاحب جواهر مگوید: بین این مسئله و دو مسئله قبل چون از جهت ملاک فرق وجود دارد «وجب إرادته من العلم هنا
الظن»؛ باید بوئیم مراد محقق در شرایع از علم در اینجا ظن است؛ یعن ولو تعبیر به علم آورده اما باید بوئیم ظن است. «کما

جزم به ف المدارک»، صاحب مدارک هم همین کار را کرده است.

صاحب مدارک مگوید: «لا بد من حمل العلم هنا عل ما یتناول الظن»[11]؛ یعن درست عس آنچه وحید بهبهان گفته، وحید
بهبهان مگفت ظن مع تأثر العلم و صاحب جواهر و صاحب مدارک مگویند: نه، مراد از علم هم اگر در کلمات مثل محقق و
عدهای دیر آمده مراد از علم یا باید بوئیم ظن است، «أو یرید من غلبة الظن ف الاولتین»؛ مسئله اول و دوم است «العلم الذی

هو ف ایدی الناس»؛ یا مراد از علم آن علم صد در صد عقل مراد نیست، علم عرف است «ف جمیع امورهم، الذی لا یقدر فیه
بعض الاحتمالات الت تقدح ف العلم المصطلح علیه عند ارباب المعقول». گاه اوقات شنیدید که یقین عرف داریم و یقین

عقل داریم، یقین عرف با 90 درصد هم سازگار است با اطمینان هم سازگار است، یعن اطمینان همان یقین عرف است، که
اگر ی مقداری هم احتمال خلاف باشد عرف به این احتمالات اعتنا نمکند اما این احتمالات به یقین عقل قطع وارد مکند.

بعد صاحب جواهر مفرماید: «یمن حمل کثیر من عبارات الاصحاب علیه»، کثیری از اصحاب که گفتهاند علم، مرادشان
همین علم عرف است، «کما یوم إلیه ف الجمله توافق التعبیر هنا عنه بغلبة الظن لا الظن خاصة»؛ مفرماید خود اینه به جای

این که بویند یتف بالظن گفتند «إل أن یغلب عل ظنة»، غلبة الظن همان اطمینان عرف است، همان اطمینان واقع است
که علم عرف است، غلبة الظن همان اطمینان واقع است که از آن به علم عرف یاد مکنیم.

بعد مفرماید: «حت بل و ما ف التذکره ایضا»، مگوید کلام علامه در تذکره که فرموده است «لو فاتته صلوات معلومة
تل ف دانم «صلدانم نماز صبح و ظهر ازمن فوت شده اما عددش را نمگوید من مالتعیین غیر معلومة العدد»، م

الصلوات إل أن یتغلب ف ظنه الوفاء لاشتغال الذمة بالفائت فلا تحصل البرائة قطعاً إل ف ذل»[12]، مرحوم صاحب جواهر



مفرماید این تعلیل که علامه آورده و آن تعلیل این است که مگوید «لاشتغال الذمة بالفائت لا تحصل البرائة إلا بذل»، معلوم
مشود مرادش از غلبه ظن همان علم عرف است. باز مفرماید: ی عبارت دیری از ذکری هست که «لو فاته ما لم یحصه

ه «تحصیلاللبرائة»[13]، شهید هم در ذکری آمده همین را گفته و تحلیل آورده به این الظن الوفاء تحصلا یغلب عل حت قض
للبرائة».[14]

باز وقت مآئیم در اقوال، مگوئیم اقل یقین است، اکثر مشوک است، اقل که یقین هست در آن مگوئیم قضا واجب است و
در اکثر برائت جاری بشود، حرف دیری است. مگوید اینقدر باید قضا کند تا تحصیلا للبرائه بشود همان غلبة الظن. مثال زده

مرحوم شهید «لو ش بین عشر صلوات أو عشرین»، مگوید مدانم نماز صبح از من قضا شده اما نمدانم ی، ده تا یا
بیست تا! «لا تحصل البرائه إلا به مع امانه».

باز بعداً مؤید مآورد: «بل قد یؤیده ایضاً أنه یجب تقیید المذکور بناء عل ارادة الظن المزبور بما إذا لم یتمن من العلم أو کان
فیه عسر و حرج»، مفرماید اگر مراد ظن باشد همین ظن در مقابل اطمینان علم باشد این را باید مقید کنیم به جای که علم

امان ندارد یا در تحصیل علم عسر و حرج است، «لتوقف الیقین البرائة أو یقین الشغل علیه»، روشن است که این دلیل که این
آقایان آوردند که باید برائت یقین پیدا کند چنین چیزی را اقتضا دارد.

بعد مفرماید: «و لذا التزم بعض مشایخنا بالاکتفاء به و إن تمن من العلم»؛  طبق کلام اینها یعن طبق کلام که ما از محقق،
مدارک، علامه و شهید در ذکری ذکر کردیم باید بیائیم کلمات دیر فقها را ظن را مقید کنیم به عدم امان العلم، «مع أنه لا

اشارة ف کلامهم إلیه»، وقت ما به کلمات آنها مراجعه مکنیم اولا هیچ قرینهای بر این مطلب نیست و لذا مؤیدش هم این است
که بعض مشایخنا شاید کاشف الغطاء باشد اکتفا کردند به همین ظن «و ان تمن من العلم، حاکیاً له عن استاده الشریف

العلامة الطباطبائ تمساً بما اطبقوا علیه من هذا الاطلاق مستظهراً له من بعض المتأخر المتأخرین ممن عاصره أو قارب
عصره».

مفرماید استاد ما از استادش مرحوم طباطبائ تمس کرده به اطلاق کلمات فقها و مؤید قرار داده به کلمات متأخر
المتأخرین، بعد خود صاحب جواهر مفرماید: «و إن کان فیه منع واضح»، این قابل قبول نیست اینجا، یعن اینه بوئیم در
فرض تحصیل علم یتف بالظن، ظن هم مرادمان همان ظن متعارف باشد دیر آن غلبة الظن و علم عرف حمل بر او ننیم،

اولا ،«فرماید «لمخالفته القواعد و تصریح بعض الاصحاب کالشهیدین و عن غیرهما من غیر دلیلویئم ظن متعارف، مب
مگویند  این با قواعد سازگاری ندارد، باز این قواعد اشاره دارد به آن مطلب که وحید بهبهان گفت که اس و اساس اجتهاد و

قواعد اجتهادی بر این است که ملاک ما علم باشد، چه در احام و چه در موضوعات.[15]

جمعبندی و ارزیاب
البته باید ببینیم قابل جمع هست یا نه، بین کلام که اینجا صاحب جواهر فرموده و کلام که در بحث حجیت ظن در

موضوعات مگوید این قاعده است، یادتان هست که حجیت قول لغوی، حجیت قول رجال، صاحب جواهر و ما هم به تبع
ایشان، در قول رجال چند مبنا وجود دارد؟ در قول رجال سه مبنا وجود دارد، شما قول نجاش را به چه اعتبار قبول مکنید؟

ی مبنای مهم این است که «لأنه مفید للظن لنا»، قول رجال را چرا قبول مکنید؟ چون مفید للظن لنا، و صاحب جواهر از
آنهای است که قول رجال و قول لغوی را از باب حصول ظن در موضوع به عنوان ی قاعده قبول دارد، اما با این مطلب در

اینجا باید بوئیم آیا قابل جمع هست یا نه؟اجازه بدهید ی مقداری. کلام جواهر را ببینید مگویند نمشود به ظن تنها اکتفا
کرد، باید یا مقید به عدم تحصیل علم کرد و یا در جای که علم مستلزم عسر و حرج باشد.



رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 226، مسئله 10.

[2] . النهاية ف مجرد الفقه و الفتاوى، ص: 127.

[3] . المبسوط ف فقه الإمامية، ج1، ص: 127.

[4] . السرائر الحاوي لتحرير الفتاوى، ج1، ص: 275.

[5] . مصابيح الظلام، ج9، ص: 445.

[6] . همان، ص 444.

[7] . همان، ص 443.

[8] . همان، ص 445.

[9] . مفتاح الرامة ف شرح قواعد العلامة (ط ‐ الحديثة)، ج9، ص: 688.

[10] . همان، ص 689.

[11] . مدارك الأحام: ف قضاء الصلوات ج 4 ص 308.

[12] . التذكرة 2: 361.

[13] . الذكرى 2: 437.

[14] . جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج13، ص: 125.

[15] . «كما أنه يجب عليه أيضا ف المسألة الثانية الت ه إذا فاتته صلاة معينة كصبح أو ظهر و لم يعلم كم مرة أن يرر من
تلك الصلاة الت فاتته حت يغلب عنده الوفاء بل و كذا لو فاتته صلوات لا يعلم كميتها و لا عينها صل أياما متوالية إل أن يغلب
عنده الوفاء و إن قال المصنف فيها إنه يفعل ذلك حت يعلم أن الواجب دخل ف الجملة إلا أنه لما لم ين وجه للفرق بينها و بين

المسألتين المتقدمتين بذلك‐ بل و لا فارق عل كثرة من تعرض له‐ وجب إرادته من العلم هنا الظن كما جزم به ف المدارك، أو
تقدح ف جميع أمورهم الذي لا يقدح فيه بعض الاحتمالات الت أيدي الناس ف الأولتين العلم الذي هو ف يريد من غلبة الظن ف

العلم المصطلح عليه عند أرباب المعقول، بل يمن حمل كثير من عبارات الأصحاب عليه، كما يوم اليه ف الجملة توافق التعبير
هنا عنه بغلبة الظن لا الظن خاصة، بل و ما ف التذكرة أيضا حيث علله به، قال فيها: «لو فاتته صلوات معلومة التعيين غير

معلومة العدد صل من تلك الصلوات إل أن يتغلب ف ظنه الوفاء، لاشتغال الذمة بالفائت فلا تحصل البراءة قطعا إلا بذلك» بل و
حت من عبارة الذكرى أيضا حيث فرعه عليه تارة و عبر به عنه أخرى، قال فيها: «و لو فاته ما لم يحصه قض المح ما ف



يغلب عل الظن الوفاء تحصيلا للبراءة، فعل هذا لو شك بين عشر صلوات و عشرين قض العشرين إذ لا تحصل البراءة
المقطوعة إلا به مع إمانها‐ إل أن قال‐: و كذا الحم لو علم أنه فاته صلاة معينة أو صلوات معينة و لم يعلم كميتها، فإنه

يقض حت يتحقق الوفاء، و لا يبن عل الأقل إلا عل ما قاله الفاضل» إل آخره. بل قد يؤيده أيضا أنه يجب تقييد المذكور بناء
عل إرادة الظن المزبور بما إذا لم يتمن من العلم أو كان فيه عسر و حرج، ضرورة وجوب تحصيله عليه بدونهما، لتوقف يقين
البراءة عن يقين الشغل عليه، و هو‐ مع أنه لا إشارة ف كلامهم اليه، و لذا التزم بعض مشايخنا بالاكتفاء به و إن تمن من العلم

حاكيا له عن أستاذه الشريف العلامة الطباطبائ تمسا بما أطبقوا عليه من هذا الإطلاق مستظهرا له من بعض متأخري
المتأخرين ممن عاصره أو قارب عصره و إن كان فيه منع واضح، لمخالفته القواعد، بل و تصريح بعض الأصحاب كالشهيدين و

عن غيرهما من غير دليل، إذ ليس ف أخبار الباب كما اعترف به غير واحد من الأصحاب ما يشهد له و لو بإطلاقه فضلا عن
النص عليه عدا ما قيل من صحيح عبد اله بن سنان.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام؛ ج13، ص: 124 – 126.


