
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۲ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 88 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
در مبحث صیغه 9 مطلب مورد بررس قرار خواهد گرفت که ما فعلا در مبحث اول یعن معنای صیغه هستیم. در این مبحث

چهار نقطه مورد بررس قرار مییرد که از میان آنها سه نقطه را تا اینجا بحث کردهایم که عبارت باشند از: وحدة المعن، ما هو
المعن، منشأ ظهور المعن. در جلسه قبل منشأ ظهور صیغه در طلب جدی را مطرح کردیم و انظار در این زمینه را مورد

بررس قرار دادیم.

معنای صیغه در اوامر ارشادی
حم در ی تقسیم، بر دو قسم است: مولوی و ارشادی. در مانند «أقیموا الصلاة» گفته شده است که امر مولوی است و در

مانند «أطیعوا اله» امر ارشادی است. حال سوال این است آیا معنای که برای صیغه امر بیان کردیم اعم است از امر مولوی و
ارشادی یا فقط شامل امر مولوی میشود یا اینه مطلب سوم باید در اینجا مطرح شود و آن اینه بوئیم تقسیم حم به مولوی
و ارشادی ربط به موضوع له صیغه افعل ندارد. آیا باید ی معنای جامع برای موضوع له صیغه امر ذکر شود که آن معنای

جامع، هم شامل موارد استعمال در اوامر مولوی بشود و هم شامل موارد استعمال در اوامر ارشادی؟ یا اینه، در موارد امر
ارشادی باید بوییم آن معنای که برای صیغۀ امر گفتهایم جا ندارد و استعمال صیغۀ امر در موارد حم ارشادی ی استعمال

مجازی است.

از کلمات مشهور استفاده مشود که آنها قائل بودند موضوع له صیغه امر عبارت است از طلب، به این معنا که آمر مخواهد
فعل در خارج ایجاد شود و حال آنه چنین معنای در اوامر ارشادی وجود ندارد از آن رو که در موارد حم ارشادی، یا ارشاد
به فساد است مثل: «نه النب عن الغرر»، «لا تصل ف وبر ما لا یؤکل لحمه» و یا ارشاد به حم عقل است مثل: «إعدلوا» و یا
ارشاد به جزئیت و شرطیت و مانعیت و امثال اینهاست. در اینونه اوامر مول از عبد طلب نمکند که در عالم خارج این فعل
وییم که امر در یدر امر خود در موارد ارشاد ندارد. بنابراین در این موارد باید ب را بیاورد و یا ترک کند. پس آمر هیچ طلب

معنای دیری غیر از طلب به کار رفته است.

قول حق در فرق میان اوامر مولوی و ارشادی
فرق میان اوامر مولوی و اوامر ارشادی در بخشهای مختلف از اصول مطرح شده است و ما نیز قبلا این بحث را به صورت

است صادر شود، به آن امر مولوی م ه مولبه عنوان این بیان کردیم[1] و نظر ما این شد که اگر امری از جانب مول تحقیق-
گوییم. اما اگر مول به عنوان مول طلب ندارد، بله مخواهد به وجود ی مصلحت موجوده در ی فعل ارشاد کند، و مثلا
مخواهد به عبد بوید این فعل این مصلحت را دارد، و اگر مخواه این مصلحت را به دست بیاوری باید این فعل را انجام

بده، اما برای خود مول طلب و مطلوب به عنوان اینه مول است وجود ندارد، دراینصورت به آن امر ارشادی گویند.

به عبارت دیر، در اوامر ارشادی در حقیقت اخبار از وجود ی مصلحت در ی فعل است، و موافقت با آن امر ثواب ندارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


همچنان که مخالفت آن هم عقاب ندارد اما شارع مگوید اگر مخواه به این مصلحت برس، این فعل را باید انجام بده. کما
اینه امر به «أطیعوا اله» ارشاد است به اینه در اطاعت خدا ی مصلحت وجود دارد و اگر کس بخواهد آن مصالح را به
دست بیاورد باید خدا را اطاعت کند، اما خود این امر در «اطیعوا» اینطور نیست که مطلوب برای مول بما انه مول باشد و

طلب و بعث و تحری در آن وجود داشته باشد. در مقابل، در اوامر مولوی مول مگوید نماز برای من مطلوب است، و از این
حیث که صلاة مطلوب مول است عبد باید برای اتیان آن اقدام کند.

البته در متعلق اوامر مولوی مصلحت وجود دارد، ول مهم این است که اطاعت زمان صدق مکند که عبد من حیث إنه
مطلوب للمول، این عمل را امتثال کند، ول در اوامر ارشادی اطاعت به این است که ما آن مصلحت را به دست مآوریم نه

من حیث إنه مطلوب للآمر و المول. پس به حسب تحلیل، در اوامر مولوی طلب، بعث و تحری وجود دارد و آن فعل مطلوب
مول من حیث إنه مول است و چون مطلوب مولاست عبد آن عمل را انجام مدهد. این مشود امر مولوی. لذا گاه اوقات

در مبادی عرفیه، مول به چیزی امر مکند که خود عمل کننده و مأمور مگوید فایدهای در آن نیست ول چون مطلوب
مولاست انجام مدهد و این هم امر مولوی است. اما در امر ارشادی، بعث و طلب و تحری وجود ندارد، بله بنا بر رأی

مشهور اخبار است به اینه در این فعل مصلحت وجود دارد و اگر این فعل انجام شود مصلحت آن فعل نصیب فاعل خواهد
شد.

مثلا در نه از عبادت در ایام حیض برای حائض، اگر بوئیم این نه مولوی است در اینصورت عبادت ی حرمت ذات پیدا
مکند، یعن اگر زن در آن ایام نماز خواند این نماز حرمت مولوی ذات دارد و این زن کار حرام انجام داده است. اما اگر

ندارد، دراینصورت از آن نه ارشاد و اخبار به این مطلب است که نماز در این ایام مصلحت ارشادی است، یعن گفتیم این نه
نمتوان حرمت ذات عمل را استفاده کرد بدین معنا که اگر زن در ایام حیض نماز خواند کار حرام انجام داده است. نهایت

این است که آن زن کار لغوی انجام داده است. چون اوامر و نواه ارشادی دائر مدار همین وجود مصلحت و مفسده است، اما
زائد بر این، نسبت به خود مول هیچ اثری ندارد و لذا مگوییم در آن ثواب و عقاب نیست. قدماء وقت مخواستند فرق بین امر
مولوی و ارشادی را بویند به لازمش معنا مکردند یعن در اوامر مولوی اشاره به وجود ثواب و عقاب مکردند که این لازمهی

مولوی بودن است و عدم وجود ثواب و عقاب لازمهی ارشادی بودن است اما تفسیرش همین بیان است که بیان شد.

معنای صیغه در اوامر ارشادی بنا بر مبنای اصولیین
گفتند موضوع له صیغه افعل طلب است در مورد اوامر ارشادی قائلند که امر ارشادی اصلامشهور قبل از مرحوم آخوند که م
امر نیست، زیرا طلب در آن وجود ندارد و مول فقط ارشاد مکند به اینه در این عمل مصلحت وجود دارد. لذا گاه هم از آن

به امر صوری و ظاهری تعبیر مکنند، یعن واقعاً امر نیست. بنا بر مبنای آخوند هم طلب وجود ندارد چون در امر ارشادی
اصلا طلب حقیق و انشائ وجود ندارد، بله تنها اخبار از وجود مصلحت در متعلق فعل است. در امر به داع تهدید، طلب
انشائ معنا دارد، همچنان که در امر به داع تعجیز نیز طلب انشائ معنا دارد ول در امر ارشادی طلب معنا ندارد و تصور
نمشود. بنا بر مبان دیران نیز مطلب واضح است. نائین که مفرماید صیغه إفعل برای نسبت ایقاعیه است، باز در اوامر

ارشادی چنین نسبت نداریم! چون فرض این است که بعث از آمر نیست تا انبعاث از ملف باشد و نسبت بین آمر و مأمور و
فعل شل گیرد. نسبت ارسالیه، نسبت طلبیه یا نسبت توینیه نیز در امر ارشادی معنا ندارد. در ارشاد هیچ ی از اینها وجود

ندارد.

معنای صیغه در اوامر ارشادی بنا بر مبنای مختار
بنا بر مبنای که ما به تبع مرحوم محقق حائری اختیار کردیم امر ارشادی حایت مکند از ارشاد. ی از امتیازات مبنای
مرحوم آقای حائری همین است که انشائیات حائیات هستند، یعن حایت مکنند از ی حقیقت در نفس. حال در اوامر

مولوی حقیقت در نفس ارادۀ ایجاد این فعل در عالم خارج به عنوان اینه امر مول است، اما در اوامر ارشادی فقط حایت از
این مکند که مول اراده ارشاد دارد. مشهور مگویند امر در اوامر ارشادی مجازاً در اخبار استعمال مشود، ول ما مگوییم



مجاز نیست و حایت است. بنابراین امر در همه جا حایت است بدین معنا که امر در «اطیعوا اله» حایت از این است که
مول ارشاد کرده است و امر در «اطیعوا الرسول» که مولوی است، حایت از طلب در نفس مول دارد. هر دو هم صیغه امر

هستند و این صیغة موضوعةٌ للحایة عن الحقایق الموجودة ف النفس، لن در اطیعوا الرسول حقیقت این است که اطاعت
رسول مطلوب برای خدا من حیث إنه مولاست، یعن خدا مگوید چون من مولای شما هستم باید از رسول من اطاعت کنید،
اما در اطیعوا اله این امر مولوی وجود ندارد و حایت از ارشاد است، ارشاد به اینه اگر بخواهید به رستاری برسید باید از
عنوان المصلحة الموجودة ف گوئیم اطاعت خدا در اتیان صلاة دو عنوان دارد، یر نمخدا اطاعت کنید. دراینصورت دی

الصلاة، دیری هم المصلحة الموجودة ف الاطاعة به دلیل «أطیعوا اله». خیر، تنها همان مصلحت نماز است، و امر به اطاعت
-ارشاد است به اینه این مصلحت صلات را به دست بیاورید، این ی بیان اجمال برای اینه بنا بر مبان مختلف چونه صیغه

ی إفعل را به اوامر مولوی و ارشادی تقسیم کنیم.

کلام محقق همدان در حقیقت اوامر ارشادی
م در جایداریم، این ح مح که ما ی آنجای م است، یعنوید مولویت و ارشادیت از اقسام حب لن است مستشمم

که اعتبار عل ذمة الملف است یا مولوی است یا ارشادی، و این چه ارتباط به مدلول صیغه افعل دارد؟ چه بسا از فرمایشات
مرحوم فقیه همدان این مطلب استفاده مشود. مدعای ایشان این است که مستعمل فیه یا موضوع له صیغه إفعل چه در حم

مولوی و چه در حم ارشادی ی است، فرق ندارد. مرحوم روحان در کتاب منتق الاصول خلاصهای از فرمایش محقق
همدان را ذکر کرده است.

نظریۀ مرحوم روحان در صیغه امر بداع تهدید
اولا خود صاحب منتق در اینه موضوع له صیغه إفعل در موارد تهدید و تعجیز چیست مفرماید صیغه إفعل در همین موارد

تهدید و تعجیز در معنای حقیق خودش استعمال مشود، یعن همان بعث و تحری. در «اعملوا ما شئتم» هم بعث وجود دارد،
همچنانه در «فأتوا بسورة من مثله» بعث وجود دارد، لن موضوع تلیف مقید است و تلیف بر ی موضوع خاص وارد شده
نه بر مطلق ملف. موضوع در «اقیموا الصلاة» یا در «کتب علیم الصیام» مطلق الملف است، اما در تعجیز خدای تبارک و

لیف حقیقسوره مثل این قرآن بیاورید. در این مورد هم ت آیه مثل این قرآن یا ی ه یفرماید شما عاجزید از اینم تعال
وجود دارد، تلیف حقیق هم معلق بر قدرت ملف است، پس ان کنت قادرا عل ذل بروید و مثل قرآن را بیاورید ول چون

قدرت ندارید اصلا ملف به این تلیف نیستند. قبل از آخوند مگفتند امر در موارد تعجیز در معنای مجازی استعمال شده
است، آخوند فرمود معنای امر در موارد تعجیز هم طلب انشائ است لن به داع تعجیز. بنابراین از نظر مرحوم روحان بعث

حقیق در موارد تهدید و تعجیز و امثالهم وجود دارد لن موضوع آن اوامر خاص است:

«فالأول ان يقال ف هذه الموارد: ان الصيغة مستعملة فيها ف معناها الحقيق و بداع البعث و التحريك، إلا ان موضوع التليف
مقيد، فالتليف وارد عل الموضوع الخاص لا مطلق الملف، فف مورد التعجيز يون التليف الحقيق معلقا عل قدرة الملف
بناء عل ادعائه، فيقال له ف الحقيقة: «ان كنت قادرا عل ذلك فأت به»، فحيث انه لا يستطيع ذلك و لا يقدر عليه لا يون ملفا،

لا بلحاظ عدم كون التليف حقيقيا، بل بلحاظ انشاف عدم توفر شرط التليف فيه و عدم كونه مصداقا لموضوع الحم،
فموضوع الحم هاهنا هو القادر لا مطلق الملف. و هذا يقال ف التهديد فان الحم فيه مشروط بمخالفة الأمر ف مروهة و ما
لا يرض بفعله و عدم الخوف من عقابه، فيقول له: «افعل هذا إذا كنت لا تخاف من العقاب و مصرا عل فعل المروه عندي»،

.البواق لام فذا الالمقام، و ه فالموضوع خاص ف

و مثل هذا يقال ف الأوامر الواردة ف أجزاء الصلاة، فان المشهور عل انها أوامر إرشادية تتفل الإرشاد إل جزئية السورة مثلا و
غيرها.» [2]

پس مرحوم روحان مگوید حت در موارد تعجیز و تهدید هم بعث حقیقتاً وجود دارد و خداوند طلب حقیق دارد، به این معنا



که منرین مدع هستند پس به آنها مگوید طبق ادعای خودتان مثل قرآن را بیاورید، ول نمتوانید. در عرف هم همینطور
است. ی کس که ادعاهای گزاف دارد به او مگویند پس آنچه ادعا مکن را انجام بده، اما مدان که نمتوان. پس بعث و

تحری وجود دارد ول به شرط قدرت است. لذا ایشان مفرماید در تمام این موارد در همان بعث استعمال مشود اما به لحاظ
ی ملف و تلیف خاص و نه به لحاظ مطلق التلیف. بعد از این مفرمایند از نظر مشهور اوامر ارشادیه متفل بعث نیستند،

درحالیه در این موارد هم بعث وجود دارد اما بعث به ی تلیف خاص و ملف خاص، و نه مطلق التلیف.

از کلام محقق همدان بیان مرحوم روحان
بعد ایشان مفرمایند و لن للفقیه الهمدان تحقیق فیها یعن در اوامر ارشادی که این کلام هم ی مقداری نزدی به این مختار

صاحب منتق است:

«و لن للفقيه الهمدان تحقيق فيها لا بأس فيه و هو: انها أوامر مولوية حقيقية إلا انها واردة عل موضوع خاص، و هو من يريد
الإتيان بالمركب الصلات كاملا و عل وجهه، فأنه قيل لهذا الشخص: «ائت بالسورة»، فمن لا يريد ذلك لا يلّف بهذا التليف،

فالامر مولوي لن موضوعه خاص.»[3]

ابتدا خلاصهای از توضیح مرحوم روحان از کلام فقیه همدان را ذکر مکنیم و بعد به تفصیل از کلمات خود ایشان نظریهشان
را بیان مکنیم؛ صاحب منتق مفرماید از نظر محقق همدان اوامر ارشادی هم در حقیقت مولوی هستند و در آن بعث و طلب

وجود دارد، با این تفاوت که موضوعشان خاص است. موضوع امر ارشادی عبارت است از «من یرید الاتیان بالمرکب
کنند که امر مولگوید «ائت بالسورة»، مشهور اصولیین آن را اینطور معنا مروایت م وجهه». وقت و عل کاملا الصلات

ارشاد إل الجزئیة، مثل روایتِ «لا صلاة إلا بفاتحة التاب» که ارشاد إل الجزئیة، و «لا صلاة إلا بطهور» ارشاد إل الشرطیة، و
هیچ طلب و بعث و تحری در آن وجود ندارد.

در مقابل، مرحوم همدان مگوید در این موارد هم طلب وجود دارد لن متعلقش خاص است، ملفش خاص است،
را به نحو کامل انجام بدهد م خواهد نماز و مرکب صلاتکه م لفاز آن م موضوعش خاص است، به این معنا که مول-

خواهد که سوره را هم جزء آن قرار دهد، گویا از اول مستقلا مگوید «إئت بالسورة». پس بعث وجود دارد. اما فمن لا یرید
ذل یعن کس که نمخواهد مرکب کامل را بیاورد، لا یلف بهذا التلیف. فالامر مولوی. پس همه مواردی که مشهور مگویند

ارشادی است، از نظر صاحب مصباح الفقیه مولوی است لن موضوعش خاص است. حال باید ببینیم این توضیح صاحب
منتق از کلام محقق همدان صحیح است یا خیر.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

.1413 ،روحان ه سيد محمد حسينالأصول. 7 ج. قم: دفتر آيت ال محمد‏. منتق ،‏الروحان       ‐

 

در اصول که باید بحث از فرق میان اوامر مولوی و ارشادی مطرح شود همین جا م رسد بهترین جایر: به نظر م[1]‐ مقر-
باشد که بحث در معنای صیغۀ امر است و باید روشن کرد که آیا این معنا شامل موارد ارشادی هم مشود یا خیر.

[2]‐ ‏محمد الروحان، منتق الأصول (قم: دفتر آيت اله سيد محمد حسين روحان، 1413)، ج 1، 398.



[3]‐ همان.


