
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه سیاس » آیات حومت در قرآن (3) »

در تاریخ ۱۲ اردیبهشت ۱۴۰۳

آیات حومت در قرآن
جلسه 17 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مقدمه

بحث پیرامون روایت بود که در مقدمه صحیفه سجادیه نقل شده است. قسمت که شاهد اصل ما در روایت است باق ماند.
راوی که متوکل بن هارون است، مگوید: «ثُم قَال ابو عبدِ اله‐ علَيه السَم‐: ما خَرج‏ و  يخْرج‏ منَّا اهل الْبيتِ الَ قيام قَائمنَا
احدٌ ليدْفَع ظُلْماً او ينْعش حقّاً إ اصطَلَمتْه الْبليةُ و كانَ قيامه زِيادةً ف مروهنَا و شيعتنَا...» در ذیل روایت حضرت مفرماید

هیچ کس از ما اهلبیت قیام نمکند تا زمان قیام حضرت حجت که آن قیام نهای و حومت جهان حضرت حجت علیه
.شود. یه دو اثر مترتب مرا به دست بیاورد، إلا این را دفع کند و یا حق قّاً» ظلمح شنْعي وظُلْماً ا دْفَعيالسلام است؛ «ل

خودش گرفتار بلا مشود: «اصطَلَمتْه البليةُ» بلیه او را در برمگیرد و او را احاطه مکند. دو. موجب ناخوشآیندی ما و
شیعیان ما مشود؛ یعن اسباب زحمت و اسباب گرفتاری برای ما مشود. بنابراین بحث در این فراز روایت این است که آیا از
این ذیل مشود استفاده کرد که بوئیم هر قیام قبل از قیام حضرت حجت، باطل و حرام است. یا اینه معنای دقیق این فراز

روایت، چیزی دیری است.

احتمالاتِ فراز پایان روایت مقدمهی صحیفه سجادیه

اینجا اولین بحث این است که آیا این روایت در مقام بیان حم است؛ مخواهد ی حم را انشاء کند؛ امام صادق علیه
السلام، بفرماید چون اثر ندارد، پس جایز نیست؟ بالأخره قیام باید اثر داشته باشد، اگر ی قیام موجب گرفتاری خود قیام
کننده و بلا برای خود قیام کننده باشد و موجب ازدیاد در سختهای ما بشود، جایز نیست. چون قیام اثر ندارد، مگوئیم در

مقام این است که جایز نیست. دومین احتمال اینه این روایت جنبه خبری دارد! حضرت خبر مدهد و مفرماید که سلطنت
بن امیه هزار ماه طول مکشد و در نتیجه چون بنای خدای تبارک و تعال این است، لذا تا قیام حضرت حجت، هر کس قیام

کند قیامش موفق نخواهد بود و بله موجب گرفتاری خواهد شد.

احتمال اول و دوم

در بررس روایات قبل، احتمالات مطرح نمودیم. مثلا در روایت «كل‏ راية تُرفَع‏ قَبل قيام الْقَائمعلیه السلام فَصاحبها طَاغُوت يعبدُ
من دونِ اله عز و جل»[1]ی از احتمالات قوی این بود که مراد رایت است که به خودش دعوت کند. یعن کاری به حق و خدا

و حقوق ائمه معصومین علیهم السلام نداشته باشد. اما اینجا نمشود این احتمال را مطرح نمود، چون دعوت به خود مطرح
نیست. قیام برای دفع ظلم و برپای حق و عدالت است؛ «ليدْفَع ظُلْماً او ينْعش حقّاً».

 احتمال دیر در دلالت روایات پیشین این بود که قیام به عنوان و داعیهی قیام نهای و جهان باشد. ما در روایات قبل این
احتمال را خیل تقویت کردیم. اگر کس ‐حت خود معصوم علیه السلام‐ قبل از قیام جهان حضرت حجت علیه السلام ‐و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2265
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2243
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قبل از اینه زمان آن قیام فرا برسد‐ بخواهد قیام جهان انجام دهد، بر خلاف سنت اله بوده و به نتیجه نمرسد؛ زمان خاص،
امام خاص و شرایط خاص، برای قیام جهان موضوعیت دارند. این احتمال نیز قابل تطبیق بر روایت مورد بحث نیست. فراز

«ليدْفَع ظُلْماً او ينْعش حقّاً» این احتمال را هم رد مکند. به بیان دیر از این روایت احتمال که ما در سایر روایات، اقوی
الاحتمالات دانستیم، قابل استنباط نیست. لیدفع ظلماً یعن در همین بلد خودش حاکم ظالم هست و مخواهد ظلم آن حاکم را

از بین ببرد، یا حق را اقامه نماید: «او ينْعش حقّاً».

حاصل آنه پیرامون دلالت روایات پیشین پنج یا شش احتمال مطرح نمودیم. دو احتمال فوق‐ قیام به منظور دعوت به نفس یا
قیام جهان‐ از سایر احتمالات مهمتر هستند. لن این دو احتمال در روایت محل بحث ما جاری نیست.

احتمال سوم و چهارم

دو احتمال دیر مطرح است؛ بوئیم حضرت در مقام انشاء حم هست. برخ از بزرگان ‐این احتمال را نپذیرفته‐ گفتهاند اگر
این روایت بخواهد در مقام حم باشد به این معناست که قیام امام حسین علیه السلام‐ که در طول همین مدت واقع شده است
نیز‐، تخطئه بشود؛ در حال که روایت نمخواهد قیام امام حسین را هم تخطئه کند. اگر ما از این روایت بخواهیم انشاء حم را

استفاده کنیم، نتیجهاش تخطئهی خروج و قیام امام حسین علیه السلام خواهد بود. «ما خَرج‏ و  يخْرج‏» قیامهای پیش از امام
صادق علیه السلام‐ را هم در بر مگیرد. یعن  بعد از رحلت پیامبر اکرم صل اله علیه و آله «ما خَرج‏ و  يخْرج‏» مر اینه

این نتیجه را دارد؛ «اصطَلَمتْه البليةُ». لذا نتیجه گرفتهاند که این روایت در مقام انشاء نبوده و در صدد إخبار است بدین معنا که
هر قیام واقع شود ‐به حسب ظاهر‐ به نتیجهای نمرسد و گرفتار بلیه مشود؛ «و كانَ قيامه زِيادةً ف مروهنَا و شيعتنَا...».
وقت به عنوان خبری هست دیر بحث نیست و از آن تخطئهی قیام امام حسین علیه السلام استفاده نم شود. لن اگر این ذیل
را انشائ معنا کنیم آن وقت مستلزم تخطئه قیام امام حسین علیه السلام مشود و لازم مآید که ‐نعوذ باله‐ بوئیم قیام آن

حضرت هم جایز نبوده است.

باید توجه داشت که امام حسین علیه السلام به قصد قیا،م از مدینه بیرون آمدند. و در مه هم قبل از اینه به سمت عراق بروند،
[2]«لاحر ّنفَا لحرفَلْي هنَا نَفْسقَائل َلناً عّطوم و تَهجهم ِاذينَا بانَ‏ ف‏ كنفرمودند: «م

وقت وال مدینه امام حسین علیه السلام و عبداله بن زبیر و چند نفر را دعوت کرد ‐برای اینه یزید گفته بود از اینها بیعت
قُولدِّي يج تعملَقَدْ س زِيدَ وي ثْلم اعةُ بِرمتِ ايلذْ قَدْ ب‏ امَ‏ السمَس‏ اَلع و نيسالْح یر‐، در آن جلسه امام فرمود: «فَقَالب
الْخَفَةُ محرمةٌ علَ آلِ سفْيانَ»[3] همچنین در وصیت به محمد حنفیه مفرماید: «و انّ لَم‏ اخْرج‏ اشراً و  بطراً ...».[4] البته
مگویند که وقت حضرت از مدینه بیرون رفت آیهای که حضرت موس هنام بیرون رفتن از شهر خواند را قرائت فرمودند:

«فَخَرج‏ منْها خائفاً يتَرقَّب‏ قال ربِ نَجِن من الْقَوم الظَّالمين[5]‏».[6] بله به حسب ظاهری همینطور بوده ول حقیقت قضیه قیام
و خروج بر علیه حاکم جائر بوده است. حضرت قیام کرد و خروج کرد و همه آنهای که در دسترس حضرت بودند را برای

حضور در این قیام دعوت کردند. قرائن فراوان بر این مطلب که آن حضرت به قصد قیام از مدینه خارج شدند، وجود دارد. و
نمخواهیم وارد این بحث شویم.

حاصل آنه اگر ما روایت را انشائ گرفتیم یعن اگر گفتیم هر چیزی که موجب زیادهی در مروه ما و شیعیان مشود، حرام
است. مگوئیم کل ما هو موجب لراهتنا و لراهۀ شیعتنا فهو حرام. خصوصاً که  کراهت در روایات غیر از کراهت در

اصطلاح فقهاست؛ کراهت در روایات غالباً در حرمت هم استعمال مشود. لازمه این معنا تخطئهی قیام امام حسین علیه السلام
خواهد بود به این بیان که قیام آن حضرت هم جایز نبوده است.



احتمال دوم این است که امام صادق علیه السلام به این مطلب خبر مدهند که هیچ قیام به نتیجه نمرسد. قیام امام حسین
علیه السلام هم به حسب ظاهر به نتیجه نرسید و بعد یزید بود و پس از او معاویة بن یزید بود و همینطور ادامه داشت و بعد هم

بن العباس آمدند. هیچ زمان به خود معصوم علیه السلام مجال برای حومت داده نشد و آن حق اصل ائمه معصومین علیهم
السلام که عبارت از حومت بود، به ایشان داده نشد. حالا هم که زمان غیبت کبری است. پس بوئیم این روایت جنبهی خبری
دارد. قیام امام حسین علیه السلام هم «اصطَلَمتْه الْبليةُ و كانَ قيامه زِيادةً ف مروهنَا» که بیان انشائ نیست و حضرت خبر
مدهند که موجب گرفتاری مشود. وقت امام مخواهند به صورت خبری بفرمایند هیچ قیام به نتیجه نمرسد؛ شامل قیام

امام حسین علیه السلام هم مشود. البته آن حضرت معصوم بودهاند و خودشان تلیف خودشان را مدانستهاند. در غیر
معصومین ‐و لو به صورت خبری‐ استفاده مشود که قیام در برابر ظلم ظالم، واجب نیست. در بحث از روایاتِ نه از قیام

‐که مدت است از اول سال در همین رابطه بحث مکنیم‐، طرفداران ناه قیام، دنبال این هستند که بویند هر قیام قبل از
قیام حضرت حجت، مشروع نیست. ی بحث این است که بوئیم ما ادله داریم بر اینه اگر ی جا دیدید ظلم مشود آنجا بر

شما واجب است مقابله کنید. مانند ادله جهاد، ادله امر به معروف و نه از منر ‐خصوصاً این آیات امر به معروف و نه از
منر را که زیاد روی آن تیه داشتیم‐، بوئیم قبل از قیام حضرت حجت، واجب نیست؛ بعبارة اُخری بوییم و لو این روایت

خبری باشد ول وقت امام خبر مدهد به اینه به نتیجه نمرسد، لازمهاش این خواهد شد که حت امر به معروف و نه از منر
نسبت به حاکمین، نسبت به آنهای که حاکم هستند واجب نیست. بذاریم حومت کنند و ظلم کنند؛ برای اینه شیعه محفوظ
بماند. برای اینه شیعه از بین نرود، که مضمون همین روایت است؛ كانَ قيامه زِيادةً ف مروهنَا و شيعتنَا...». چون به نظرم

مرسد در تعبیرات بعض از مخالفین با این قیامهای قبل از قیام حضرت حجت ی چنین تعبیری وجود دارد.

نتیجه بحث آنه روایت را نمتوان حمل بر معنای انشائ نمود. اگر انشائ بدانیم، لازمهاش تخطئهی قیام امام حسین علیه
السلام است و حال آنه نمشود به این لازمه ملتزم شد. پس باید روایت را خبری معنا کنیم. برخ از بزرگان، مثل استاد

بزرگوار ما در کتابشان مفرمایند وقت خبری شد، نتیجهی طبیع قیامها را بیان مکند؛ اما دیر دلالت بر این ندارد که قیام در
برابر ظالمین جایز نیست. ایشان مفرمایند اگر این روایت را خبری بحث کردیم این روایت ی امر غیب است که امام از

اجدادش تلق کردهاند که کس که از ما خروج کند، صد در صد پیروز نمشود و گرفتار مصیبت مشود؛

فلامه يشمل خروج الحسين علیه السلام أيضا، فلو كان بصدد التخطئة للخروج لان مفاد الحديث تخطئة خروج الحسينعلیه
السلام أيضا. فيعلم بذلك ان المراد بالخبر‐ عل فرض صدوره‐ ليس هو بيان الحم الشرع و ان الخروج جائز أو غير جائز،

بل بيان أمر غيب تلقاه الإمام علیه السلام من أجداده، و ان الخارج منّا لا ينجح مأئة بالمائة بحيث لا تعرض له البلية. و المصائب
مروهة للطبع قهرا. و ليس كل مروه للطبع مروها أو حراما ف الشرع، بل عس أن ترهوا شيئا و هو خير لم و تترتب عليه

بركات من جهات اخر. فلا يدل ذيل الحديث أيضا عل تخطئة الخروج و القيام.[7]

ه بدین معناست که هر کسبه اعتقاد ایشان اگر ما روایت را خبری معنا کردیم، ذیل حدیث دلالت بر حرمت خروج ندارد؛ بل
بخواهد با حاکم مقابله کند؛ امان پیروزی ندارد. ایشان این احتمال را تقویت مکند.

 اشال ما بر سخن ایشان این است که ما دو جور مدعا در مقابل خودمان داریم: ی مدعا مگوید قیام قبل از قیام حضرت
حجت جایز نیست و اصلا مشروع نیست. در مقابلش این بیان مآید که بوئیم وقت جمله خبری است، جمله خبری دلالت

بینید یندارد که قیام مشروع نیست. ادعای دوم این است که قیام قبل از قیام حضرت حجت واجب نیست ولو شما م
ظالمین دارند ظلم مکنند حاکمین هم جور مکنند، اما برای شما واجب نیست. فلسفه عدم وجوب قیام این است که شیعه

محفوظ بماند. در حال که ما که طرف مقابل این دو مدعا هستیم ومگوئیم تا قبل از قیام حضرت حجت اگر در ی جا زمینه
مقابله با ظالم ‐مثل ایرانِ ما‐ فراهم شد، قیام واجب است. در نتیجه این روایت را اگر خبری هم معنا کنیم، باز ما به نتیجه
خودمان نمتوانیم برسیم. و نفع آن ادعای دوم ‐که مگفت چون به نتیجه نمرسد پس واجب نیست بله برای حفظ شیعه



لزوم ندارد که انسان در مقابل ظالم قیام کند‐، تمام مشود. در حال که ادعای ما این است که اگر دیدیم ظالم ظلم مکند،
باید در مقابلش قیام کنید.

ظاهر این است که این روایت خبری است. چنانه اشاره شد برخ از اساتید ما مگویند وقت روایت خبری شد خیال ما
راحت مشود و مگوئیم حضرت مگویند بدانید اگر قیام واقع شد صد در صد به نتیجه نمرسد و گرفتاریهای فراوان در
آن هست. قیام جمهوری اسلام هم صد در صد به این معنا که هیچ خون ریخته نشود، هیچ گرفتاریای نشود، نبود. بسیاری از
علما و مردم شهید شدند و زندان شدند و تبعید شدند، بعد هم به قدری جوانان مملت قبل از انقلاب در زندانها و سیاهچالها

به شهادت رسیدند تا اینه به ی نتیجه رسید. یعن اینطور نبود که نجاح مطلق باشد. الآن هم  که چهل و چند سال دشمنان
اسلام و این نظام دست از سر این کشور برنمدارند. بوئیم امام این خبر را مدهد که اصطلام بلیه مشود و اگر بتوانید تحمل

کنید، حرمت از آن استفاده نمشود. عرض ما هم این است که روایت خبری است، بنابراین از این روایت استفاده مشود که
چون قیام به نتیجه نمرسد، لااقل دیر وجوب ندارد!

احتمال پنجم

احتمال دیری در این روایت وجود دارد و آن این است که در این روایت اساسا بحث غیر اهلبیت مطرح نیست. امام صادق
علیه السلام مفرماید اگر ما اهلبیت یعن خود ائمه معصومین، نه وابستان آنها، اهلبیت در اینجا یعن خود ائمه، اگر ما ائمه
خروج کنیم، این قیام موجب بلیه و کراهت ما و شیعیان ما مشود. طبق این معنا، بیان حضرت موضوعاً شامل قیام غیر ائمه

نمشود.
توضیح مطلب آنه ی وقت مگوئیم اهل البیت یعن شیعیان؛ «ما خَرج‏ و  يخْرج‏ منَّا اهل الْبيتِ» یعن شیعه. که بحث شد اگر

اخباری بیریم یا انشائ بیریم که اشالات که بیان شد را دارد. اما وقت مراد از «منَّا اهل الْبيتِ»، ائمه علیهم السلام شد،
جمله خبریه خواهد بود و خبر مدهد که قیام امام حسین هم موجب بلیه شد. مر چند سال بعد نریختند مدینه را کن فیون
نردند؟! هر چند به حسب الواقع حضرت پیروز شدند اما به حسب ظاهر، حضرت شست خوردند، فرزندان و اصحابش به

شهادت رسیدند. چه بلیهای از این بالاتر!؟ پس نتیجه این شد که این روایت؛ اولا خبری است و ثانیاً مراد اهل البیت علیهم
السلام، ثالثاً منافات با خروج امام حسین علیه السلام هم ندارد. امام صادق مفرماید تنها قیام که گرفتار بلیه نمشود و به

نتیجهی صد در صد مرسد، قیام حضرت حجت علیه السلام است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. شیخ حر عامل، وسائل، ج15، ص52.

[2]. عل بن عیس اربل، کشف الغمه، ج2، ص29.

[3]. ابن نما حل، مثیر الأحزان، ص25.

[4]. محمد باقر مجلس، بحار الانوار، ج44، ص329.

[5]. قصص / 21.



[6]. محمد بن محمد مفید، الارشاد، ج2، ص35.

[7]. حسینعل منتظری، دراسات ف ولایۀ الفقیه، ج1، ص225.


