
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 84 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
در موضوع له صیغه امر نظرات اعلام بیان شد و در نهایت نظریهای که تقویت شد قول محقق حائری بود. قول صحیح این

است که حقیقت انشاء همان حایت است لن حایت از حقائق در نفس. دو نظریه دیر در این رابطه مطرح شده و در نهایت
جمع بندی خواهیم داشت: ی نظریۀ مرحوم امام و دیری نظریۀ شهید صدر رضوان اله علیهما است.

نظریۀ مرحوم امام: ایجاد بعث و اغراء
مرحوم امام در کتاب مناهج الوصول میفرمایند:

«و ه ‐ عل ما يتبادر منها ‐ موضوعة للبعث والإغراء، وتستعمل استعمالا إيجادياً لاحائياً، بخلاف هيئة الماض والمضارع،
فإنّها موضوعة للحاية.»[1]

یعن هیئت امر به دلیل تبادر برای بعث و اغراء – یعن تحری – وضع شده است به این معنا که بعث و تحری را ایجاد مکند.
بنابراین صیغه إفعل وضع شده برای ایجاد البعث و ایجاد التحری. امام در ادامه مفرماید هیئت فعل ماض و مضارع

موضوع برای حایت هستند، در حالیه در انشاء و در هیئت امر حایت نیست بله ایجاد است.
برخ تشبیهات جهت تقریب مطلب (شواهد و مؤیدات)

امام رحمه اله چند مثال مآورند برای اینه توضیح دهند چونه تحری به وسیله صیغۀ امر ایجاد مشود. ایشان مفرماید:

لاب المعلّمة، والفرق: أنّها موضوعة لإفادة ذلك وإفهامه، فهفهيئة الأمر كالإشارة البعثية والإغرائية، وكإغراء جوارح الطير وال»
مع إيجاد معناها مفهمة له وضعاً، وأيضاً إنّ انبعاث الحيوانات يون بيفية الصوت والحركات والإشارات المورثة لتشجيعها أو
من أمره، وتحقّق موضوع الإطاعة ‐ لأجل مبادٍ موجودة ف ن انبعاث الإنسان ‐ بعد فهم بعث المولها نحو المقصود، لتحري

نفسه كالخوف والرجاء.»[2]

همانطور که کس در اشارۀ بعثیه و اشارۀ اغرائیه با اشاره، دیری را بر انجام دادن ی عمل تحری مکند یا اینه کلاب
معلّمه را تحری مکند که شاری را بیرند، همچنین الفاظ هم مثل اینها عمل مکنند و برای بعث و تحری وضع شدهاند.
تشبیه دیر، انبعاث در میان حیوانات است، به تعبیر دیر، حیوانات به چه نحوی خودشان را به سمت هم دعوت مکنند یا

پرهیز مدهند از ی حادثهای؟ آنها به وسیله صوت این کار را مکنند. با صدای که از خودشان خلق مکنند همنوع خودشان
را از ی خطری و حادثهای بر حذر مدارند، یا برای خوردن ی شاری مطلع مکنند.

در هیئت إفعل هم همینطور است. البته امام قدس سره در بحث معان حروف و ملحقات به حروف به تفصیل در این رابطه بحث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کردهاند که مراجعه شود. در آنجا وعده کردند که راجع به هیئت امر و نه بعداً بحث مکنیم[3] که مقصود همین جاست. البته
در آن بحث راجع به هیئات جمله خبریه و انشائیه، مبان و نظرات منحصری هم دارند مثل اینه ایشان قول مشهور در مورد

معان حروف را قبول نمینند.[4]

ایجاد معنا در وعاء اعتبار
بنابراین از نظر مرحوم امام، هیئت إفعل برای ایجاد بعث و تحری است، یعن با لفظ «إفعل»، بعث ایجاد مشود. بعد ایشان به

تواند علت برای ایجاد یتواند موجد باشد.[5] لفظ چطور مدهند که قائل بودند لفظ نمفرمایش مرحوم حائری جواب م
معنای باشد؟ اگر مراد مرحوم حائری ایجاد توین باشد حرف ناتمام است. مرحوم امام در جای دیری فرمودند ایجادیتِ

لفظ در وعاء مناسب خودش است.[6] همانطوری که در حروف نداء مثل وقت که مگوئیم «یا زید»، حایت از نداء خارج یا
ذهن ندارد، بله با «یا زید» این نداء ایجاد مشود. همچنین با واوِ قَسم، قسم ایجاد مشود لن در وعاء اعتبار نه در وعاء عالم
توین.[7] مفاد هیئات نیز همینطور است. الفاظ عقود و ایقاعات عند العقلاء همینطور است، هیئت امر هم  برای ایجاد الاغراء و

البعث وضع شده است، لن در عالم اعتبار.

ایشان در ادامه مفرمایند:

«بل نرى أنّ بعض الألفاظ المهملة مستعمل لإغراء بعض الحيوانات كاللاب وغيرها، فه موجدة للإغراء والبعث بنحو لا
بالوضع.»[8]

خواهد حماری را تحریم برند، مثلا شخصبه کار م الفاظ مهمل حیوانات ی اوقات برای تحری انسانها گاه یعن
کند تا حرکت کند، ممن است لفظ را به کار برد که با آن، حمار هم مفهمد که باید حرکت کند. آن الفاظ مهمله هم باز موجد

این معنا یعن موجد بعث اعتباری ف عالم الاعتبارند. پس اینها شواهد و مؤیدات است بر اینه هیئت إفعل بعث را در عالم
اعتبار ایجاد مکند، نه ایجاد توین تا اشال بزرگان وارد شود که لفظ که نمتواند علت توین برای معنا باشد.

اشال مرحوم امام به کلام مرحوم آخوند
سپس مرحوم امام اشارهای مکنند به فرمایش مرحوم آخوند و مفرمایند:

«فما أفاده المحقّق الخراسان: من كونها موضوعة لإنشاء الطلب،[9] الظاهر منه أنّه غير البعث والإغراء؛ إن كان مراده الطلب
الحقيق المتّحد مع الإرادة عل مذهبه[10] كما ذهب إليه بعض آخر؛ حتّ يون معن «اضرب» اُريد منك الضرب، فهو ممنوع،

والسند التبادر.

وإن كان المراد الطلب الإيقاع، فلا نتصور غير البعث والإغراء شيئاً آخر نسميه الطلب حتّ ينشئه المتلّم بداع البعث، ومع
فرضه مخالف للتبادر والتفاهم العرف ف كل لغة.»[11]

اشال ایشان به آخوند این است که اگر به قول شما هیئت إفعل برای انشاء طلب (طلب انشای) وضع شده است، ظاهر این
است که طلب چیزی غیر از بعث و تحری است.

اولا: اگر مرادتان طلب حقیق باشد بالوجدان و بالتبادر، «إضرب» با «أطلب من الضرب» فرق دارد[12] و دلیلش هم تبادر
است.

ثانیا: اگر مراد طلب ایقاع باشد ما غیر از بعث و غیر از اغراء چیز دیری که بخواهیم اسمش را بذاریم طلب نداریم، تا



بخواهد متلم به داع بعث او را انشاء کند.  در هر صورت این نظریه آخوند که مفرماید الصیغة موضوعة للطلب الانشائ، نه
مراد او متواند طلب حقیق باشد و نه طلب ایقاع، چون هیچ کدام از اینها بعث نیست.[13]

بیان فرق بین طلب و بعث
امام بین طلب و بعث فرق مگذارند. ایشان دربیان فرق مفرماید در صیغۀ إفعل، لفظ و معنا با هم مصداق طلب است، در
موضوع له صیغه، طلب وجود ندارد، در مستعمل فیه نیز طلب نیست، اما لفظ و معنا در صیغۀ افعل، مجموعاً مصداق برای

طلب است. صیغۀ إفعل موضوعةٌ لإیجاد التحری و تحری با طلب فرق دارد. ما نمتوانیم بوئیم «إضرب» به این معناست
که «أطلب من الضرب»،[14] و الا در صیغ امری که در قرآن استعمال شده است مثل «اقیموا الصلاة»، باید بوییم خدا

مفرماید من نماز را از شما طلب مکنم. این غلط است!

ی از مصادیق طلب واقع جای است که متلم لفظ إفعل مآورد و معنایش را اراده مکند، اما موضوع له یا مستعمل فیه آن
عبارت از طلب نیست. پس هم تبادر و هم موارد استعمال این فرمایش مرحوم آخوند را رد مکنند و اصلا نباید طلب را در

موضوع له و مستعمل فیه آورد.

تعلیقه برکلام مرحوم امام و تحیم کلام محقق حائری
چند نته به عنوان تعلیقه بر فرمایش امام وجود دارد که اینها را در جمعبندی عرض خواهیم کرد. به تبع مرحوم آقای حائری، به
ذهن مرسد که ایجادیت در مطلق انشائیات قابل پذیرش نیست، نه ایجاد توین و نه ایجاد اعتباری، و البته این عدول از مبنای

سابق است که قبلا اختیار کردیم. مبنای سابق در انشاء، ایجاد المعن باللفظ ایجاداً اعتباریاً بود، ول اینجا مگوییم اصلا ایجاد
وجود ندارد، یعن کلام مشهور از ناه اصولیین که أنّ الإنشاء ایجاد، حرف است که اساس ندارد. ایجاد توین که واضح

البطلان است. اما ایجاد اعتباری، اول باید منظورمان از آن را روشن کنیم. اگر منظور از ایجاد اعتباری، اعتبار عقلاست به این
صورت که آنها هستند که ایجاد مکنند، پس منشأ ایجاد اعتبار خود عقلا است نه اینه منشأ، لفظ باشد، دراینصورت لفظ

چیزی را ایجاد نمکند. لفظ که مگوید «یا زید»، یا وقت واو قَسم مآورد موضوع است برای اینه عقلا ایجاد را اعتبار کنند.
بنابراین باز لفظ چیزی را اعتبار و ایجاد نمکند.

به بیان دیر، سؤال این است که هل الإنشاء من الواقعیات أو من الإعتباریات؟ جواب این است که انشاء ی امر واقع است و
من الواقعیات است همانطوری که وجود کتب ،و خارج وئیم لفظ وجود اعتباری دارد. وجود لفظ مثل وجود ذهنتوانیم بنم

از واقعیات است. چیزی که از واقعیات است چطور ایجاد اعتباری مکند؟

در الفاظ عقود هم برخلاف محقق نائین – همانطور که قبلا اشاره شد – بایع و مشتری اعتباری نمکنند، حت اعتبار
شخص.[15] بایع و مشتری با لفظ «بعت» نزد عقلاء برای نقل و انتقال موضوع درست مکنند. عقلا مگویند اگر مخواهید

نقل و انتقال واقع شود و ما هم قبول کنیم باید «بعت» و «إشتریت» بوئید، یا برای اعتبار کردن ناح، الفاظ «أنحت» و
«زوجت» بوئید، اما اینه لفظ اعتبار کند صحیح نیست. و لذا همانطور که بزرگان گفتهاند منشأ اعتبار و علت اعتبار، شخص

معتبِر و اعتبار کننده است و حت به وضع واضع هم نیست و واضع نمتواند چیزی را اعتبار کند بله مگوید این لفظ
موضوع است برای اینه عقلا اعتبار کنند اما خود لفظ ایجاد اعتباری نمکند. این اساس تعلیقهای بر این فرمایش مرحوم امام،

و تحیم نظریۀ مرحوم حائری است. در نهایت، انشائیات یا مدلول ندارند یا فقط حاک از آن حقائق ذهنیه هستند و نه موجد
آنها.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع



‐       ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول. 3 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430.

‐       ‏الامام الخمین‏. موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف (مناهج الوصول). تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام
خمين (س)، 1400.

‐       ‏الحائري، عبدالریم‏. درر الفوائد. 2 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418.

‐       ‏العراق، آقا ضیاء الدین‏. نهایة الأفار. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417.

‐       ‏النائین، محمد حسین‏. فوائد الاصول‏. محمد عل کاظم خراسان. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم،
.1376

[1]‐ ‏الامام الخمین، موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف (مناهج الوصول) (تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام
خمين (س)، 1400)، ج 1، 186.

[2]‐ ‏همان، 187-186.

[3]‐ ‏همان، 54-53.

[4]‐ «وهو أنّ ما اشتهر بينهم من أنّ الحروف آلات لملاحظة حال الغير، وأنّ معانيها مغفول عنها؛ ولذا لا يخبر عنها وبها.»
(‏همان، 57.)

[5]‐ ‏عبدالریم الحائري، درر الفوائد (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418)، ج 1، 72-71.

[6]‐ ایشان مفرماید: «فإنّ الاعتبار ف أمثالها هو إنشاء الهوهوية وجعل الموضوع مصداق المحمول ف وعاء الاعتبار، فيصير
بهذا الجعل مصداقاً للمحمول لدى العقلاء، فتترتّب الآثار عليها.» (‏الامام الخمین، موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف

(مناهج الوصول)، ج 1، 53.)

[7]‐ البته همانطور که قبلا هم بیان شد به نظر مرسد این عقلا هستند که ندا را اعتبار مکنند و مگویند ندا محقق و ایجاد
شد.

[8]‐ ‏الامام الخمین، موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف (مناهج الوصول)، ج 1، 187.

[9]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1430)، ج 1، 132.

[10]‐ ‏همان، ج 1، 124.

[11]‐ ‏الامام الخمین، موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف (مناهج الوصول)، ج 1، 187.



[12]‐ این مطلب در کلمات دیران هم بود که نقل شد.

[13]‐ این اشال را دیران هم به مرحوم آخوند کردهاند، مثلا رجوع کنید به: ‏آقا ضیاء الدین العراق، نهایة الأفار (قم: جماعة
المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417)، ج 1، 178.

[14]‐ طلب مکنم از تو زدن را.

از جمله الفاظ عقود و ایقاعات ایجادی هستند و نه اخطاری. ایشان م حرف ه معانتصریح دارند بر این [15]‐ محقق نائین-
فرمایند:

ون المعنان ي :ا. الثّانا، لا إخطاريإيجادي ون المعنل: ان يون بأمور أربعة: الأوي الحرف ا ذكرنا انّ قوام المعنقد ظهر مم»
قائما بغيره لا بنفسه، كالمعان الموجدة ف باب العقود و الإيقاعات، عل ما يأت بيانه» (‏محمد حسین النائین، فوائد الاصول‏،

محمد عل کاظم خراسان (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1376)، ج 1، 45-44.)


