
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۰۸ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 82 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
بحث در موضوع له صیغۀ امر است. تا حال چند نظریه از اصولیین مطرح شد که شامل نظریۀ مشهور قدماء، مرحوم آخوند،
محقق خوئ، محقق عراق، محقق نائین و مرحوم حیم مشود. از نظر آخوند، طلب در معنای موضوع له صیغه وجود دارد
لن طلب انشائ. از نظر اغلب علماء بعد از ایشان، طلب در معنای موضوع له صیغه نیست بله یا به دلالت التزام و یا از

طریق دیر استفاده مشود. محقق عراق قائل به نظریۀ نسبت ارسالیه، محقق نائین قائل به نظریۀ نسبت ایقاعیه و مرحوم
حیم قائل به نظریۀ نسبت توینیه شدند.

نظریۀ محقق حائری
ی از انظاری که قبلا هم اشارهای به آن شده است نظریۀ محقق حائری اعل اله مقامه است. ایشان از جمله کسان است که

حقیقت انشاء را ایجاد نمدانند و نظریۀ دیری در این زمینه برگزیدهاند. محقق حائری مفرمایند:

«و أما الانشائيات فون الالفاظ فيها علة لتحقق معانيها مما لم أفهم له معن محصلا، ضرورة عدم كون تلك العلية من ذاتيات
اللفظ، و ما ليس علة ذاتا لا يمن جعله علة، لما تقرر ف محله من عدم قابلية العلية و امثالها للجعل.

و الذي اتعقل من الانشائيات أنها موضوعة لان تح عن حقائق موجودة ف النفس، مثلا، هيئة افعل موضوعة لان تح عن
حقيقة الارادة الموجودة ف النفس، فاذا قال المتلم: اضرب زيدا و كان ف النفس مريدا لذلك فقد اعطت الهيئة المذكورة

معناها، و اذا قال ذلك و لم ين مريدا واقعا فالهيئة المذكورة ما استعملت ف معناها، نعم بملاحظة حايتها عن معناها ينتزع
عنوان آخر لم ين متحققا قبل ذلك، و هو عنوان يسم بالوجوب، و ليس هذا العنوان المتاخر معن الهيئة، اذ هو منتزع من

كشف اللفظ عن معناه و لا يعقل ان يون عين معناه.

فان قلت: قد يؤت بالالفاظ الدالة عل المعان الانشائية، و ليس ف نفس المريد معانيها، مثلا، قد يصدر من المتلم صيغة افعل
كذا ف مقام امتحان العبد او ف مقام التعجيز و امثال ذلك، و قد يتلم بلفظة ليت و لعل و لا معن ف النفس يطلق عليه التمن او
الترج، فيلزم مما ذكرت أن تون الالفاظ ف الموارد المذكورة غير مستعملة اصلا او مستعملة ف غير ما وضعت له، و الالتزام

بل منهما لا سيما الاول خلاف الوجدان.

قلت: تحقق صفة الارادة او التمن او الترج ف النفس قد يون لتحقق مباديها ف متعلقاتها، كمن اعتقد المنفعة ف ضرب زيد
فتحققت ف نفسه ارادته، او اعتقد المنفعة ف شء مع الاعتقاد بعدم وقوعه فتحقّقت ف نفسه حالة تسم بالتمن، او اعتقد النفع
ف شء مع احتمال وقوعه فتحققت ف نفسه حالة تسم بالترج، و قد يون تحقق تلك الصفات ف النفس لا من جهة متعلقاتها

بل توجد النفس تلك الصفات من جهة مصلحة ف نفسها، كما نشاهد ذلك وجدانا ف الإرادة التوينية قد توجدها النفس لمنفعة
فيها مع القطع بعدم منفعة ف متعلقها و يترتب عليها الاثر، مثال ذلك: ان اتمام الصلاة من المسافر يتوقف عل قصد الاقامة عشرة

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ايام ف بلد من دون مدخلية لبقائه ف ذلك البلد بذلك المقدار وجودا و عدما، و لذا لو بق ف بلد بالمقدار المذكور من دون
القصد لا يتم، و كذا لو لم يبق بذلك المقدار و لن قصد من اول الامر بقائه بذلك المقدار يتم، و مع ذلك يتمش قصد البقاء من

الملف مع علمه بان ما هو المقصود ليس منشأ للاثر المهم، و انما يترتب الاثر عل نفس القصد، و منع تمش القصد منه مع هذا
الحال خلاف ما نشاهد من الوجدان، كما هو واضح، فتعين ان الإرادة قد توجدها النفس لمنفعة فيها لا ف المراد، فاذا صح ذلك

ف الإرادة التوينية صح ف التشريعية ايضا، لانها ليست بازيد مئونة منها، و كذا الحال ف باق الصفات من قبيل التمن و
.الترج

اذا عرفت هذا فنقول: ان المتلم بالالفاظ الدالة عل الصفات المخصوصة الموجودة ف النفس لو تلم بها و لم تن مقارنة مع
معانيها، و اما ان كانت مقارنة مع وجود تلك الصفات فهذا استعمال ف وجود تلك الصفات اصلا نلتزم بعدم كونها مستعملة ف

معانيها، و ان لم ين تحقق تلك الصفات بواسطة تحقق المبدأ ف متعلقاتها، فتأمل جيدا.»[1]

از نظر محقق حائری، لفظ نمتواند در سلسلۀ علل ایجاد چیزی باشد. به ی معنا، لفظ نه ایجاد طلب انشائ است و نه ایجاد
نسبت طلبیه یا ایقاعیه و ارسالیه. بله الفاظ انشائ حاک از آن صفات و حقائق در نفس هستند. «إضرب» حاک از این است
که متلم اراده دارد ضرب توسط مخاطب در عالم خارج واقع شود. هیئت إفعل وضع شده است که حایت از ارادهای کند که

موضوع در نفس است. تمن، ترج، استفهام و مانند آن هم از ی صفات نفسان و از ی اراده نفسان حایت مکنند.
بنابراین، اگر متلم که إفعل را گفته است، در نفسش هم چیزی را اراده کرده باشد دراینصورت إفعل دارای مستعمل فیه و

معناست و الا گر هیچ ارادهای نرده باشد مثل آن است که إفعل از جدار صادر شده باشد و معنای ندارد.

بنا بر این مبنا، سوال که پیش مآید اینه اگر متلم در مقام تعجیز یا امتحان باشد و نسبت به انجام فعل ارادهای نداشته باشد
دراینصورت در باب معنای صیغه چه باید گفت؟ همانطور که قبلا در بحث طلب و اراده هم اشاره شد، محقق حائری مفرمایند

اینجا مصلحت در نفس اراده وجود دارد و نه در متعلق آن. به بیان دیر، وقت مگوییم الفاظ انشاء حاک از اراده در نفس
هستند دو صورت پیدا مکند: 1- گاه در متعلق اراده مصلحت وجود دارد که در غالب موارد اینونه است. مثلا وقت گفته

مشود «إضرب»، در ضرب ی مصلحت وجود دارد. 2- گاه در نفس اراده مصلحت وجود دارد و مثال آن هم قصد عشرة
أیام است که قبلا راجع به آن سخن گفته شد.

بنابراین اینه گفته شود صیغه وضع شده است برای طلب انشائ – همانطور که آخوند مفرمود – یا اینه بوییم موضوعةٌ
للنسبة الایقاعیة أو الارسالیة – کما علیه النائین و العراق – یا نسبت توین – بنا بر مبنای مرحوم حیم – این فرمایشات

صحیح نیست. الفاظ تماماً حاک هستند، چه در الفاظ خبری و چه در الفاظ انشائ. الفاظ در جملات خبری حاک از نسبت
میان دو چیز است اما در جملات انشائ حاک از صفات و حقائق است که در نفس موجود است که این حقائق عبارتند از

حقیقة الاستفهام و ... که با الفاظ امر، لیت، لعل، اداة استفهام و مانند آنها بیان م ،حقیقة الترج ،حقیقة الارادة، حقیقة التمن-
شوند و این الفاظ حاک از آنها هستند. پس نمتوان گفت بعض از الفاظ حاکاند و بعض ایجادی، بله همه الفاظ حائیاتند.

نسبتِ کلام محقق حائری و محقق خوئ
آقای خوئ در حقیقت انشاء مساله ابراز را مطرح کردند و فرمودند «إضرب» مخواهد اعتباری که متلم در نفس خود بر ذمۀ
ملف گذاشته است را ابراز کند. مبنای آقای حائری شاید مقداری به همین مبنای آقای خوئ نزدی باشد و ممن است بوییم

تعابیر متفاوت است و الا حقیقت آنها ی است و فرق دیری ندارند.

اشال بر کلمات دیران
اشال کلمات گذشته این بود که وقت گفته مشود صیغه دال بر نسبت ایقاعیه است، هنوز فعل صادر نشده تا نسبت مطرح

شود. لن این اشال بر کلام آقای حائری وارد نیست زیرا متلم در نفس خود وقوع ضرب از مخاطب در خارج را اراده کرده



است و همین اراده را با لفظ ابراز مکند. در جملات ماض و مضارع بحث از اراده در کار نیست و صفات نفسان در بین
وجود ندارد. وقت گفته مشود «ضرب زیدٌ»، گوینده خبر مدهد از ی نسبت که بین ضرب و زید در عالم خارج وجود دارد

و ارادهی نیست. اما در انشائیات یا اراده است و یا تمن و امثال آن. بالاخره حقائق در نفس موجود است که الفاظ انشاء
حاک از آن حقائق هستند. اینه در اخبار از ی نسبت حایت کنیم نه به این معناست که ارادهای یا حقیقت در نفس وجود

دارد.

تقویت و تثبیتِ کلام محقق حائری
سابقاً در بیان نظریۀ مختار، نظریه مشهور مورد قبول واقع شد یعن حقیقت انشاء ایجادِ اعتباریِ معنا به لفظ است؛ و لن به

نداریم که ایجاد کند، ولو ایجاد اعتباری، یعن ائیاتند. ما هیچ لفظح رسد که این مبنا قابل قبول است که الفاظ همذهن م
در عالم اعتبار وجودی را ایجاد کند. گرچه ایجاد حقیق به وسیلۀ لفظ معقول نیست ول ایجاد اعتباری امر ممن است لن

عرف نیست. اینه گفته شود به وسیلۀ «بعت» ملیت اعتباری را ایجاد کردیم تا اینه گفته شود با «بعت» حایت مکنیم که
اراده کردهایم این مال مل مشتری باشد، به نظر مرسد دوم عرفتر است. در مانند «بعت» بعد از اینه چنین ارادهای صادر

مشود عقلاء بر این اراده صحه مگذارند و ملیت را اعتبار مکنند. پس اعتبار مربوط به عقلاست نه برای لفظ. لذا اینه
بزرگان گفتهاند لفظ موضوع برای اعتبار عقلاست، این تعبیر دقیق است اما دال بر اعتبار توسط لفظ نیست. همانطور که لفظ

نمتواند ایجاد توین کند ایجاد اعتباری هم معنا ندارد. ارادهای که با لفظ – به تعبیر آقای خوئ – ابراز شده است یا – به تعبیر
آقای حائری – حایت شده است برای اعتبار عقلاء موضوع درست مکند و عقلاء هستند که ملیت را به وسیله موضوع که

«بعت» درست کرده است اعتبار مکنند ول لفظ چیزی را ایجاد نمکند. البته گاه این اراده موضوع برای اعتبار عقلاء
درست نمکند. لذا ما همین مختار را برمگزینیم چرا که کلام آقای حائری عرف و عقلائ است.

نظریۀ آقای بروجردی
مرحوم آقای بروجردی قدس سره مفرمایند:

«قد نرى بالوجدان ثبوت الفرق بين قول الطالب: «اضرب أو أكرم» مثلا، و بين قوله: «أطلب منك الضرب»، أو «آمرك
بالضرب» مع كون الجميع مشتركة ف إنشاء الطلب بها. و الّذي يؤدي إليه النّظر ف الفرق بينهما أن مفهوم الطلب و الأمر

متصوران ف الثان بالاستقلال، بحيث وقع عليهما لحاظ استقلال و إن لم ين نفس وجودهما مطلوبا نفسيا، بل كان الغرض
منهما وجود المطلوب من المطلوب منه، و هذا بخلاف الصيغ الإنشائية مثل «اضرب» فان الملحوظ فيها عل نحو الاستقلال

ليس إلا خصوص المطلوب النفس، أعن صدور المطلوب عن المطلوب منه، و أما الطلب و الانبعاث فلم يلحظا إلا بنحو الغيرية
.لا يتعلق بها لحاظ استقلال الحرفية الت و الاندكاك من دون أن يتصورا بمفهوميهما، كسائر المعان

و لنذكر لذلك مثلا، و هو أنك إذا كنت قادما من دارك إل المسجد، قاصدا إياه، فل ما تضعه من الأقدام مطلوب غيري للوصول
إل المسجد، و لنك قد تون ملتفتا ف حال مشيك إل كل قدم قدم، كما تون ملتفتا إل المسجد الّذي هو المطلوب النفس. و

قد لا تون كذلك بل الّذي يون بمد نظرك هو الون ف المسجد فقط، و لم يتعلق بالأقدام لحاظ استقلال، بل كانت ملحوظة بنحو
المعن الحرف، ففيما نحن فيه أيضا المطلوب النفس هو صدور الضرب مثلا عن المطلوب منه، و البعث مطلوب غيري،

يتوصل به إل المطلوب النفس، و لن ف مقام اللحاظ قد يلحظ البعث أيضا، بنحو الاستقلال كما يلحظ المطلوب النفس، و قد
لا يلحظ إلا بنحو الاندكاك، فعل الأول يون إنشاؤه بمثل «آمرك أو أطلب منك»، و عل الثان يون إنشاؤه بمثل «اضرب» و

نحوه، هذه خلاصة الفرق بين الأمر بصيغته و الأمر بمادته.

و كان بعض مشايخنا «قدّس سره» يقول ف الفرق بينهما: إن صيغة «افعل» قد وضعت للدلالة عل النسبة الموجودة بين الحدث
و فاعله، نظير النسب الموجودة ف سائر الأفعال، و الطلب يستفاد من الخارج، و هذا بخلاف مثل: «آمر و أطلب»، فإنهما

موضوعان للطلب.



و فيه: أن النسبة إما تصورية قصد بإلقائها إل المخاطب تصوره لها، و إما تصديقية قصد بإلقائها إليه تصديقه لها، و الموجودة
ف قولنا «اضرب» ليست من إحداهما لوضوح أنه ليس المقصود من قولك «اضرب» تصور المخاطب صدور الضرب عن

نفسه، و لا التصديق بوقوعه منه.

اللهم إلا أن يقال: إن مراده «قدّه» كون حيثية الطلب أيضا من أنحاء الاستعمال ف قبال التصورية و التصديقية بأن يقال: إنه كما
قد يوضع اللفظ للدلالة عل نسبة خاصة بدلالة تصورية كقولنا: «ثبوت القيام» لزيد و قد يوضع للدلالة عليها بدلالة تصديقية

كقولنا «قام زيد» فذلك قد يوضع للدلالة عل نسبة خاصة، بنحو يطلب تحققها من قبل المسند إليه، فيون الاستعمال اللفظ
الدال عل هذه النسبة استعمال من يطلب تحققها من قبل المسند إليه ف قبال الاستعمال الّذي يون بداع التصور أو التصديق.
و عل هذا يون الموضوع له ف الصيغ الإنشائية الطلبية هو نفس انتساب المبدأ إل المخاطب، و يون حيثية الطلبية من أنحاء

ذيل المعان قبال حيثية التصورية أو التصديقية، و إن شئت تفصيل أنحاء الاستعمال فراجع ما ذكرناه ف الاستعمال ف
الحرفية.»[2]

ایشان مگوید بین «إضرب» و «أطلب من الضرب» وجدانا فرق وجود دارد، گرچه هر دو دلالت بر انشاء طلب دارند و
غرض در هر دو این است که ضرب توسط مخاطب در خارج واقع شود. در جای که متلم مگوید «أطلب»، طلب تصور و

لحاظ استقلال شده است اما وقت مگوید «إضرب»، آنچه بالاستقلال وجود دارد طلب است که در نفس نسبت به صدور
ضرب از مخاطب در خارج است اما مفهوم طلب لحاظ غیری شده است. پس در ی طلب به لحاظ استقلال تصور شده است

و در دیری به لحاظ غیری اما در هر دو، متلم وقوع فعل در خارج را خواسته است.

اشال محقق بروجردی بر کلمات مشایخ
محقق بروجردی در ادامه مفرماید بعض از مشایخ ما فرق بین «إفعل» و «أطلب من الفعل» را در این قرار دادند که «إفعل»

برای دلالت بر نسبت موجود بین حدث و مخاطب وضع شده است ول «أطلب» موضوع برای طلب است و نه نسبت، و به
عبارت دیر، «أطلب» دلالت بر مفهوم اسم طلب دارد اما «إفعل» دلالت بر نسبت طلبیه دارد و فرق آنها در واقع بازگشت به
فرق میان معنای اسم و حرف دارد. اشال که بر این مطلب وارد است اینه منظور از نسبت طلبیه آیا نسبت تصوری است

یا تصدیق؟ هیچ کدام درست نیست. متلم در مقام این نیست که مخاطب نسبت حدث با خودش را تصور کند همچنانه در
مقام این نیست که مخاطب تصدیق کند این نسبت را. پس یا باید بوییم اساساً نسبت طلبیه غلط است و یا اینه شق ثالث در

.؛ 3- و نسبت طلبوییم در منطق ما سه نسبت داریم: 1- نسبت تصوری؛ 2- نسبت تصدیقب نظر این مشایخ بوده است یعن
پس حقیقت طلب ی قسم از اقسام استعمال است. «قیام زید» دلالت تصوری دارد و «قام زیدٌ» دلالت تصدیق دارد. در کنار
آنها ی شق سوم وجود دارد که دلالت لفظ بر نسبت خاصۀ طلبیه باشد به نحوی که متلم از مخاطب مخواهد که این نسبت

را ایجاد کند. این هم قسم سوم از نسبت است.

بنابراین آقای بروجردی نسبت طلبیه را مپذیرد ول نه نسبت طلب تصوری و نه نسبت طلب تصدیق را، بله قسم دیری را
ابداع مکند که قسیم آن دو قسم است. این مطلب، هم اشال به کلمات مشایخ است و هم احتمال است که باید دیده شود آیا

عقلا چنین مطلب را مپذیرند. باید برای آن دلیل اقامه شود که آیا قابل پذیرش است یا خیر.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏الحائري، عبدالریم‏. درر الفوائد. 2 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418.



‐       ‏بروجردی، حسین‏. نهایة الأصول. حسینعل منتظری. قم: تفر، 1415.

[1]‐ ‏عبدالریم الحائري، درر الفوائد (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418)، ج 1، 72-71.

[2]‐ ‏حسین بروجردی، نهایة الأصول، حسینعل منتظری (قم: تفر، 1415)، ج 1، 108-107.


