
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۰۳ اردیبهشت ۱۴۰۳

صلاة القضاء
جلسه 80 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

 
خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا در فرض جهل باز رعایت ترتیب فوائت لازم است یا خیر؟

عرض کردیم که به اکثر فقها نسبت داده شده که ترتیب لازم نیست. در میان اقوال فقها بعضها مگویند که حت در فرض ظن
به ترتیب هم ترتیب لازم است، بعض باز گفتهاند در فرض وهم به ترتیب هم ترتیب لازم است، اما در جای که کس چیزی

نمداند و هیچ احتمال هم نمدهد کدام اول و کدام دوم بوده است؟

قائلین به ظن مگویند: اگر 60 ـ 70 درصد ترتیب را احتمال دادی طبق همان ترتیب را انجام بده، قائلین به وهم هم که 30
درصد لازم است اما اگر کس هیچ نمداند اکثر فقها مگویند ترتیب لازم نیست.

بررس الحاق ظن به علم در لزوم رعایت ترتیب
در باب اینکه ظن ملحق به علم باشد، روی مبنای که ما داریم که ظن در باب موضوعات حجت است باید همین قول را قائل
شویم؛ یعن ما که ترتیب را در فرض علم مسلم قائلیم آن هم عل نحو الفتوی که گفتیم ادله این است که باید فتوا داد به اینه
ترتیب لازم است، باید در فرض ظن همین حرف را بزنیم؛ چون ظن در موضوعات را ما حجیت مدانیم و این را چند بار هم
عرض کردم این بحث که شیخ انصاری1 در رسائل دارد که «اصالة حرمة التعبد بالظن» در احام است و الا در موضوعات

(ی رسالهای هم نوشتیم به نام حجیت ظن در موضوعات و ادلهای اقامه کردیم بر اینه ظن در موضوعات حجیت دارد و این
ی بحث خیل خوب و کاربردی است و در فقه هم خیل تأثیرگذار است)، اگر کس گفت اگر کس علم به ترتیب دارد اینجا

ترتیب را رعایت کند، اگر کس ظن به ترتیب دارد چطور؟ روی نظر ما مگوئیم ظن به ترتیب هم حجیت دارد بر فرض ظن به
ترتیب هم باید ترتیب را رعایت کند.

در آن رساله این مطلب را آوردیم که «الظن یلحق الشء الاعم الاغلب» در موضوعات است، ی از وجوهش برای اعتبارش
اعم اغلب است اما وجوه دیری هم داریم ولو اهم اغلب هم نباشد ظن در موضوعات حجیت دارد.

در فقه هم ی جاهای خود فقها قبول دارند، شما مگویند ظن در عدد رکعات نماز، همه این را قبول دارند و این اعتبار دارد،
منته ی وقت هست که مگوئیم اینها دلیل تعبدی خاص دارد، ی وقت هست که مگوئیم اینها تحت قاعده است و در آن

رساله ما مواردی را (بیش از 20 مورد) از اینه خود فقها در مواردی ظن در موضوع را مگویند کاف است، وقت چند مورد
شد معلوم مشود ی قاعدهای باید اینجا باشد.

ی وقت از اول تا آخر فقه ی دو مورد داریم و مگوئیم این دلیل خاص دارد و دلیل تعبدی دارد، اما وقت مگوئیم ظن در
موضوعات حجیت دارد، اختصاص به رکعت نمدهیم، به طواف که مرسیم ظن به این داریم که طواف شوط چهارم است

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


کاف است. پس در اینجا هم اگر کس ظن به این پیدا کرد که ترتیب چنین است، این ظن حجیت دارد و بر اساس ظنّش باید
عمل کند.

بررس لزوم رعایت ترتیب فوائت در صورت جهل و نسیان
کلام در جای است که نه علم هست و نه ظن است و نه وهم است، جهل مطلق است و نسیان کامل. گفتیم اینجا مثل مرحوم

علامه در قواعد و برخ دیر مگویند ترتیب لازم است، اما به اکثر فقها نسبت داده شده که در فرض جهل ترتیب لازم نیست.
رسیدیم به کلام صاحب جواهر، دیروز ی مقدار از عبارت ایشان را خواندیم،  برای اینه در فرض جهل ترتیب لازم است

فرمود اطلاق فتاوا، اشتغال یقین برائت یقین مخواهد، اطلاق معاقد اجماع و اطلاق اخبار، اینها خودش دلیل هستند که در
فرض جهل هم ترتیب لازم است.

ادله دیدگاه عدم لزوم ترتیب
مطالب که در مقابل این ادله قرار مگیرد، عبارتند از:

دلیل اول
کس بوید در باب احام وضعیه مثل صحت، فساد، اگر این احام وضعیه جعل استقلال داشته باشند اعم از علم و جهل

است، اما اگر احام وضعیه از حم تلیف اخذ شده باشد (همان طوری که حم تلیف روی مبنای مشهور که شرایط عامه
تلیف ییش علم است)، باید بوئیم آن حم وضع که از این هم اخذ مشود مشروط به علم است در ما نحن فیه هم همینطور
است. ما ی حم وضع را از این امر وارد در این روایات استفاده کردیم، از «فابدأ باولهن» استفاده کردیم که این ترتیب لازم

لیفم تفرض العلم است همان طوری که خود ح وئیم این فشود و باطل است، باست و اگر ترتیب نباشد قضا فاسد م
مقلد علم است.

اشال صاحب جواهر1
«فرماید «ممنوعةٌ کل المنع إن ارید العلم التعیینکند بعد هم مفرماید: این ادعا ممنوعةٌ، وجهش را ذکر نمصاحب جواهر م
است. اما چرا ممنوعةٌ؟ به نظر ما وجهش این است که تلازم در مقابل علم اجمال بشود، این علم تعیین اگر اراده علم تعیین
وجود ندارد اگر گفتیم ی حم وضع از ی حم تلیف اخذ شده، بوئیم تمام شرایط که در حم تلیف هست باید در این
حم وضع هم باشد. ما در تلیف بلوغ را شرط مدانیم، اگر ی حم وضع از ی حم تلیف اخذ شد این ملازمه دارد که

بوئیم این حم وضع هم در جای است که این شخص بالغ باشد؟

بلوغ در احام تلیفیه معتبر است اما در احام وضعیه اصلا این مطلب معروف است عدم اشتراط الاحام الوضعیة بالبلوغ،
اگر ی بچهای مال را تلف کرد ضامن است، ضمان ی از احام وضعیه است مشروط و منوط به بلوغ هم نیست. نجاست
همینطور، اگر دست بچه خون آمد نجس است، نجاست، طهارت، احام ضمان، احام وضعیه، در اینها بلوغ معتبر نیست.
همان طوری که بلوغ معتبر نیست ممن است در علم هم بوئیم در تلیف علم باشد ول در حم وضع علم معتبر نباشد.

استفید من أمر»، این «استفید من امرٍ» یعن وضع مکل ح ما این عبارت را اینطور معنا کردیم «و دعوی اعتبار العلم ف
مگوییم حم وضع متخذ از حم تلیف، یعن خودش جعل استقلال نداشته باشد.

صاحب جواهر مفرماید: اگر مراد علم تعیین است که جواب همین است که گفتیم، اگر «ما یشمل الحاصل بالتریر» است
بوئید باید به نحوی علم پیدا کند ولو بالترار، مفرماید که این فایدهای برای مستدل و مدع ندارد، مدع باید بوید عل نحو

التعیین رعایت کنیم، «و إن أرید ما یشمل الحاصل بالتعیین لا یجدی»؛ این دعوی مجدی نیست.



مدع مگوید در حم وضع علم معتبر نیست، یعن همان طوری که در تلیف علم هست، در وضع هم علم معتبر است و در
اینجا که علم نیست ترتیب لازم نیست، وقت ترتیب لازم نشد ادعایش برای رعایت ترتیب است. مگوید معیناً این اول بوده و این

دوم و قضا بشود، اما در جای که شخص با ترار ترتیب را انجام مدهد و محقق مکند این ترتیب غیر از آن ترتیب است که
مدع دنبال مکند.

لیفم تاستفاده شد، همان طوری که در ح لیفم تح از ی م وضعح وید اگر یب ن است کسفرماید: ممبعد م
تمن لازم است در حم وضع هم تمن لازم است، اگر کس بوید لزوم رعایت ترتیب در جای است که تمن داشته باشد و

اگر تمن نداشت اینجا ترتیب لازم نیست. صاحب جواهر مفرماید: «لا یجدی تسلیم استفادة اعتبار التمن من کل شرط
استفید من امر او نه ضرورة حصوله هنا ولو بالمقدمة»؛ اینجا تمن حاصل است ولو از راه مقدمه.

یعن از راه که بیاید ترار کند این ترار مقدمه بشود برای تحقق ترتیب، مفرمایند: التمن الموجوده «و عدم المحالیة»،
محال هم لازم نمآید «و عدم الحرج ف الترار» اینجا حرج هم لازم نماید. بعد صاحب جواهر ی تشبیه کرده و مگوید

در جای که کس تازه متوجه شده که 50 سال نمازش را اشتباه خواند، 50 سال نمازش را بدون وضو خوانده، یا وضویش
اشتباه بوده، طهارت از حدث نداشته، الآن شما چه مگوئید؟ مگوئید اینجا باید تمام گذشته را قضا کن و هیچ کس نمگوید

چون حرج لازم مآید قضا واجب نیست!

«ضرورة کونه کمن فاته مقدار ذل یقیناً الذی من المعلوم عدم سقوط القضاء عنه لمشقته بثرته»، همین مقدار مثلا ی سال
را چطور مگوئید که چون مقدار فوت زیاد است و این قضایش مستلزم حرج است پس اینجا قضا نند؟! آیا فقیه این حرف

را مزند؟ من از طرف صاحب جواهر مگویم، یا اگر کس فهمید ده سال نمازش اشتباه بوده، طهارت از حدث نداشته، بوید
حالا چون ده سال حرج است ی سال را انجام بدهد! آنجا همه مگویند که باید همه را انجام بدهد و إن کان مستلزماً للحرج.

شبیه آنچه که در باب حج مگویند که اگر کس مستطیع بود و حج را انجام نداد، حج بر او مستقر مشود ولو عل حمارٍ
اجدع، ولو متسعاً، با زحمت حج را انجام بدهد.

بعد مفرماید: «عل أنه لو سلّم الحرجیة ف الجملة فهو سبب ذل ف بعض الافراد أو اکثرها و أقصاه السقوط فیما یتحقق
الحرج به دون غیره»، این مطلب است که هم مرحوم حیم و هم مرحوم خوئ دارند، یا از کلام جواهر دیدند یا روی مبنا و

رود! شما الآن در اینجایوئیم وجوب مفرماید سلّمنا، حرج هر جا محقق شد آنجا باید بقاعده فرمودهاند. صاحب جواهر م
که کس ترتیب را نمداند در همه صور که مستلزم حرج نیست که اگر بخواهد ترار کند. گفتیم در جای که ی نماز ظهر و

ی نماز عصر در دو روز فوت شده ترتیب را نمداند، اینجا ظهر بین العصرین یا عصر بین الظهرین حرج لازم نمآید.

بعد مفرماید: «کما هو ظاهر الاستاذ ف کشفه»؛ در کشف الغطاء[1] هم همین نظر را دارد، گاه اوقات برای ترتیب در فرض
جهل نیازی به زیادی ترار هم ندارد، «بل قد لا تحتاج إل زیادة تریر عل ما وجب علیه»؛ دو نماز چهار رکعت از او فوت

شده، آنجای که متحد العدد است نمداند اول ظهر و دوم عصر است، دو تا بخواند بوید اول برای اول و دوم هم برای
دوم، تمام. کما ف بعض صور المفروضه ف باب الوضوء من الذکری».

گویا کس به صاحب جواهر بوید مورد فصل در اینجا نداریم؛ یعن در جای که جاهلیم یا همه مگویند ترتیب لازم نیست یا
مگویند ترتیب لازم هست، تفصیل نداریم، بویئم در جای که جاهلید اذا لم یستلزم الحرج ترار کن، اذا کان مستلزم للحرج

ترار نن، صاحب جواهر مگوید نه، این ی اجماع مرکب است که «عهدتها عل مدعیها»، بیان فن این است که در فرض
جهل اگر ترار مستلزم حرج شد صاحب جواهر مگوید ترار و ترتیب لازم نیست، اگر ترار مستلزم حرج نشد ترتیب لازم

هست.[2]



دیدگاه صاحب جواهر1
ایشان در ادامه بحث را دقیقتر کرده و مفرماید: «بل قد یقال بوجوب ترجیح اطلاق ادلة المقام عل دلیل الحرج»، شاید این

مطلب برای اولین بار است به گوش شما مخورد. تا به حال وقت قاعده لا حرج را برایتان مطرح کردند مگوئید قاعده لا حرج
بر ادله احام اولیه حومت دارد و مقدم بر همه ادله احام اولیه است، منته آیا شامل محرمات هم مشود یا نه؟ بحث است،
که ما در آن رساله لا حرج این بحث را آوردیم، اما حالا این مطلب که صاحب جواهر مفرماید: قد یقال، من فرصت نشد بردم

ببینم قائل کیست؟ که در ما نحن فیه اطلاق ادله ترتیب بر لاحرج مقدم است.

«بناء عل قبوله لذل»؛ بنا بر اینه ترار مستلزم حرج است، یعن جای که مستلزم حرج نیست بحث نیست، مخواهند بویند
در جای که ترار مستلزم حرج است قد یقال ادله ترتیب بر لا حرج مقدم است، مگوئیم نظیر هم دارد که جای داشته باشیم
رار معلوم الفوات است، یکه مقدار این ت رر معلوم الفوات»، چطور در جایکما اخرج عنه فیما لو کان مقدار هذا الم»

کس ده سال نمازش قضا شده، الآن بوئیم این مدت را باید قضا کن خیل سخت است، هیچ کس نمآید اینجا بوید لا حرج
جریان پیدا مکند!

الآن به ذهن بدوی مگوئیم چرا اینجا لا حرج ندارد؟ مگوئیم به مقداری که متوان قضا کن اما هر مقدارش که حرج است و
زندگات را به هم زد، بوئیم نه! این هم مثل حج متسع است و باید تمام اینها را قضا کند. «اذا کان الحج مستقراً یجب علیه

الحج»، روایت دارد «ولو کان عل حمارٍ اجدع»، ی حماری که درست نمتواند راه برود! ولو باید با او خودش را به حج
برساند.

قائل مگوید: «اخرج عنه»، اینجا که مفرماید نماز قضا دارد، بعد قائل مگوید «و إن کان تعارض من وجه»؛ بین ما نحن فیه
و لا حرج عام و خاص من وجه است؛ یعن گاه اوقات ترار مستلزم حرج است، گاه هم حرج در غیر ما نحن فیه است آن
هم مورد اختصاص او، گاه اوقات هم ترار حرج مشود ماده اجتماعش، قائل مگوید ما قبول داریم ما نحن فیه از قبیل

تعارض عامین من وجه است، در عامین من وجه ماده اجتماع تعارضا تساقطا، مگوید «لأقلیة افراده منه»، چون مگویند
موارد حرج کم است، این کم به حسب اینه ی کس دو سه تا نمازش فوت شده و اینجا ترتیبش را یادش رفته، بوئیم کس ده

تا نمازش فوت شده، این خیل کم پیش مآید که آن مقداری که حرج باشد! ما نحن فیه «لأقلیة افراد الحرج منه» یعن من
المقام، ما اینطوری معنا مکنیم، لذا قائل مگوید چون اقلیت به افراد دارد و آن اکثریت الافراد دارد او را مقدم بر لا حرج

مکنیم.

بحث این است که اگر دو خطاب با هم تعارض کنند، اگر ی را مقدم بر دیری کردید اینجا دیری مصادیقش خیل کم
مشود، اگر عسش را انجام دادید این مصادیقش زیاد است؛ یعن آن خطاب که مصداقش بیشتر است باید حفظ شود، بعد

چون خارجاً حرج مصداقش از ما نحن فیه ترتیب کمتر است ما اطلاق ادله مقام را مقدم مکنیم. «لأقلیة أفراد الحرج من المقام
و خروج نظیره من معلوم الفوات»؛ یعن ما معلوم الفوات نظیر این مقام که حرج است، «بل و کثیرٍ من التلیفات من صوم

الهجیر و قتل النفس و نحوهما عنه»؛ کثیری از تلیفات از لا حرج خارج است، صوم الهجیر یعن صوم در گرمای عجیب
تابستان، اینها مگویند این هم از لا حرج خارج است، قتل النفس، در جای که کس باید قصاص بشود مگوئیم مستلزم حرج

است، این لا حرج آیا این قصاص را برمدارد؟ اینها خارج هستند.

مگویند چون اولا مسئله اقلیت الافراد است ثانیاً ی مواردی که نظیر ما نحن فیه هست از لا حرج خارج است پس ما نحن فیه
هم از لا حرج خارج است؛ یعن ما نحن فیه هم مگوئیم مثل آن معلوم الفوات، مثل صوم الهجیر، مثل قتل النفس، چطور آنجا لا
گوید در گرمای شدید تابستان هم اگر روزه واجب شد و ماه رمضان در تابستان افتاد، کسآید اینها را بردارد، قائل محرج نم
بوید بر مردم روزه واجب نیست؟! باید روزه بیرند، اگر آنطور باشد آقایان قائلند که این از لا حرج خارج است و باید بحثش را



بررس کنیم.[3]

پس صاحب جواهر به عنوان قد یقال مگوید، اولا این یقال ممن است یمن أن یقال باشد و ممن است قائل هم داشته باشد.
حتماً این عبارت جواهر را ببینید شاید معنای غیر از آنچه ما تا حالا معنا کردیم شما معنا کنید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . کشف الغطاء، ج 3، ص 333.

[2] . «و دعوى اعتبار العلم ف كل حم وضع استفيد من أمر ضرورة استلزامه التليف بالمحال بدونه ممنوعة كل المنع إن
أريد العلم التعيين، و لا تجدي إن أريد ما يشمل الحاصل بالترير، كما أنه لا يجدي تسليم استفادة اعتبار التمن من كل شرط
استفيد من أمر أو نه، ضرورة حصوله هنا و لو بالمقدمة كما لا يخف، و عدم المحالية بل و الحرج ف الترار، ضرورة كونه

كمن فاته مقدار ذلك يقينا الذي من المعلوم عدم سقوط الفضاء عنه لمشقته بثرته، عل أنه لو سلم الحرجية ف الجملة فهو سبب
ذلك ف بعض الأفراد أو أكثرها، و أقصاه السقوط فيما بتحقق الحرج به دون غيره كما هو ظاهر الأستاذ ف كشفه ف أول كلامه

بل صريحه، بل قد لا تحتاج مراعاته إل زيادة ترير عل ما وجب عليه كما ف بعض الصور المفروضة ف باب الوضوء من
الذكرى، و دعوى الإجماع المركب الذي هو حجة ف مثل هذه المسائل عهدتها عل مدعيها.» جواهر اللام ف شرح شرائع

الإسلام؛ ج13، ص: 24 – 25.

[3] . «بل قد يقال بوجوب ترجيح إطلاق أدلة المقام عل دليل الحرج بناء عل قبوله لذلك، كما أخرج عنه فيما لو كان مقدار هذا
المرر معلوم الفوات، و إن كان بينهما هنا تعارض العموم من وجه، لأقلية أفراده منه، و خروج نظيره من معلوم الفوات بل و

كثير من التليفات من صوم الهجير و قتل النفس و نحوهما عنه دون ذلك، و معارضة ذلك كله بتأيد دليل الحرج بعموم رفع
المؤاخذة عن الجاهل، و قوة عمومه من حيث كونه نرة ف سياق الإثبات كما ترى.» همان.


