
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۰۲ اردیبهشت ۱۴۰۳

اوامر
جلسه 79 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
مشهور قدماء قائل بودند صیغۀ امر معان متعددی دارد. آخوند در ابتاری که به خرج  داد دو ادعا را در مقابل آنان مطرح کرد:
ه همچندگانهای که مطرح شده است نه داخل در مستعمل فیه صیغه هستند و در نه داخل در موضوع له، بل 1- تمام معان
از دواع و مربوط به ظرف استعمالاند. 2- معنای موضوع له صیغه عبارت است از طلب انشائ. البته آخوند بعد از بیان این
طلب حقیق توان ادعا کرد این است که استعمال صیغه به داعتهای را اضافه کردند و فرمودند نهایت چیزی که ممطلب ن

استعمال حقیق است و به دواع دیر مجازی.

طلب حقیق به عنوان قید وضع و نه قید موضوع له
طلب حقیق گوید استعمال صیغه به داعه مفرمودند، مراد آخوند از این در جلسه قبل گفتیم، همانطور که محقق اصفهان

استعمال حقیق است و به دواع دیر مجازی، نه به این معناست که طلب حقیق قید موضوع له صیغه است بله به این
معناست که طلب حقیق شرط الوضع است. عبارات متعددی از محشین کفایه هم بر این مطلب دلالت دارند. مثلا مرحوم

قوچان مفرماید:

«فاعلم: انّ تقييد الموضوع له به غير صحيح لانّ الداع عل الاستعمال غير داخل ف المستعمل فيه كنفس الاستعمال و إلا فأخذه
ف المستعمل فيه يحتاج ال داع آخر، مع انّ الداع ليس بقابل لتعلق الانشاء به فيف يون مأخوذا ف الموضوع له القابل

للانشاء؟ مع استلزام ذلك لون الموضوع له خاصا و هو خلاف التحقيق؛ فلو كان لا بد من ذلك القيد بدليل فيون قيد الاستعمال
باشتراطه ف الوضع، فلو لم يستعمل كذلك لم ين مجازا و إن كان مخالفا للوضع.»[1]

قوچان در تحلیل کلام آخوند مگوید داع بر استعمال داخل در مستعمل فیه نیست مثل خود استعمال. چطور خود استعمال
قید برای مستعمل فیه و موضوع له نیست، همینطور است داع بر استعمال. اگر کس بوید واضع لفظ را برای معنا وضع

کرده است به شرط استعمال به طوری که استعمال قید مستعمل فیه یا موضوع له باشد، این معقول نیست. دلیل اول بر اینه
داع خارج از مستعمل فیه است  اینه اگر داع بر استعمال قید مستعمل فیه باشد دراینصورت اخذ آن در مستعمل فیه خودش

نیاز به ی داع دیری دارد.

تواند قید مستعمل فیه و موضوع له باشد – و این حرف بسیار حسابنم ه داعبر این کند مبنکه ایشان مطرح م دلیل دوم
و محم است – اینه بنا بر مبنای آخوند، موضوع له قابلیت انشاء دارد و لذا در صیغۀ امر، موضوع له عبارت است از طلب

انشائ در حالیه داع ی عنوان نفسان خارج است و مصداق است که قابلیت تعلق انشاء ندارد؛ پس نمتواند داخل در
موضوع له باشد.

دلیل سوم بر اینه داع نمتواند قید موضوع له باشد این است که داع ی مصداق معین خارج است و قوامش به نفس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


متلم است. هر کس برای خود ی داع دارد که مختص به اوست. پس اگر داع قید موضوع له باشد لازم مآید موضوع له
هم خاص شود در حالیه فرض این است که موضوع له عام است. بنابراین اگر داع قید موضوع له باشد خلاف تحقیق است.
مرحوم قوچان بعد از این سه دلیل مفرمایند یا باید بوییم که صحیح نیست و یا باید بوییم که ممن نیست داع را به عنوان

در اینجا به عنوان شرط وییم طلب حقیقماند این است که بم که باق قید موضوع له و مستعمل فیه اخذ کنیم. تنها راه
است که واضع در وضع قرار داده است. بعد از این قوچان عبارت دارد که پیچیدگهای دارد. او مگوید اگر این شرط رعایت

نشد دراینصورت از استعمال حقیق خارج نیست اما مخالف وضع است.

بعض مگویند صاحب کفایه استعمال خلاف وضع را هم مثل استعمال خلاف موضوع له، مجازی مداند؛[2] بنابراین در ما
نحن فیه هم چون متلم شرط وضع را رعایت نرده و صیغه را به دواع دیری غیر از طلب حقیق استعمال کرده است پس

دچار مجاز شده است. مجاز از نظر آخوند یعن خلاف ما وضع له و ما اشترط الواضع. این اصطلاح از مجاز است که ایشان
بدان معتقد است.

محقق مشین مفرماید:

ا يستعمل فيه الصيغة كما هو ظاهر المشهور أو أنّها مستعملة فكونها مم و ف حاشية المعالم خمسة عشر معن قد ذكر ف»
ل فهو من باب اشتباه الداعا الأوكما هو مختار المصنّف أو مفهوم الطلب، وجوه ثلاثة؛ أقواها الأخير. أم الطلب الإنشائ

بالمستعمل فيه لأنّهم لما رأوا تحقّق هذه المعان ف موارد الاستعمال تخيلوا أنّها مما استعمل فيه الصيغة و لم يتفطّنوا أنّها من
قبيل الدواع و الدليل عليه عدم لحاظ العرف علاقة عند استعمالها ف تلك الموارد. و أما الثان فلما تقدّم ف مادة الأمر من عدم
إمان أخذ قيد الإنشائية ف المستعمل فيه. نعم الظاهر كون الاستعمال إنشائيا من باب الانصراف أو من جهة كونه قيدا للوضع

بالتزام متّصل أو منفصل و الأقوى الأول.

 ثم إنّه هل يمن كون أحد الدواع المذكورة قيدا للموضوع له أو جزءا منه؟ قيل: الظاهر لا، لوجوه؛

الأول أنّه إذا أخذ كذلك يون المستعمل فيه مركبا من جزءين مفهم الطلب و الداع المخصوص أو مقيدا و هو الطلب المقيد
بون الداع إليه الطلب الحقيق مثلا و من المعلوم كون الاستعمال من الأفعال الاختيارية المحتاجة إل الداع و ينقل كلام إليه

فيتسلسل. و فيه أنّ اللام ف إمان أخذ داع من الدواع و لا يلزم أخذ كل داع.

الثان أنّه إذا أخذ فلا بدّ أن يون المأخوذ مصداق الداع لا مفهومه فحينئذ يلزم كون الوضع عاما و الموضوع له خاصا و هو
.ان كما هو المدّعخلاف التحقيق. و فيه أنّ مفاده عدم الوقوع لا عدم الإم

الثالث أنّه لا ريب ف مورد الإنشاء عل المستعمل فيه و ف أنّ الداع المذكور و كذا التقيد الحاصل منه من الأمور التوينية
الغير الحاصلة. و فيه أنّه لا يثبت عدم الإمان لجواز أن يون مأخوذا و قد جرد حال الاستعمال أو ورود الإنشاء عل المركب أو
المقيد و لم يحصل إلا أحد الجزءين أو ذات المقيد. لا يقال إنّه خلاف الظاهر، فإنّه يقال إنّه يثبت عدم الوقوع لا عدم الإمان فظهر

أنّه لا إشال ف الإمان إلا أنّه غير واقع.

و حينئذ هل كون الداع الطلب الحقيق من شرط الوضع أو بالتزام مستقل أو من قبيل الفرض أو ليس واحدا منها غاية الأمر
أنّها منصرفة إليه من جهة كثرة الاستعمال أو ليس لها ظهور فيه أصلا، وجوه؛ الظاهر هو الرابع لتحقّق الثرة و منعه مابرة و بعد

الأول و الثان و عدم إيجاب الثالث ظهوراً لفظياً مع تسليمه مع أنّه موجود قطعاً.»[3]



ایشان نیز سه دلیل مآورد از طرف کسان که مگویند نمتوان طلب حقیق را قید موضوع له قرار داد و سپس همۀ آنها را رد
مکند. بعد احتمالات در مساله بیان مکند و در نهایت مفرماید اینه قید موضوع له باشد منتف است و به خاطر کثرت
استعمال ظهور در طلب حقیق و منع کثرت نیز مابره است. بالاخره مرحوم مشین نیز قائل نیست که طلب حقیق قید

موضوع له باشد.[4]

مرحوم شهید صدر هم طلب حقیق در کلام مرحوم آخوند را قید وضع تفسیر مکند و نه قید موضوع له. ایشان مفرماید:

هذه الموارد أيضا ف ف ون الأمر مستعملاالمستعمل فيه الأمر و ي المذكورة و ان كانت جميعا خارجة عن المعن ان المعان»
معناه الحقيق و هو الإرسال نحو المادة إلا أنه لا ينبغ الإشال أيضا ف ظهور صيغة الأمر لو لا القرينة عل ان الداع ف نفس

المتلم انما هو الطلب لا الاستهزاء أو التعجيز أو غيرهما من الدواع فلا بد من إبراز نتة و تخريج لهذا الظهور.

معان ما تقدم منه ف الموضوع له، عل المعن الوضع لا ف الطلب قد أخذ قيدا ف وجهه: أنّ داع فاية فال و قد ذكر ف
الحروف و الأسماء بالنسبة إل قيد الآلية و الاستقلالية ف اللحاظ. و قد برهنا هناك عل بطلان هذا التفسير و ان الوضع ليس من

[5]«.ون قابلة للتقييد و الإطلاق بهذا المعنت الأمور الجعلية الت

مرحوم آقای تبریزی اشاره به همان تنظیری مکند که قبلا ذکر شد یعن این مقام نظیر معان حرف است که آخوند در آنجا هم
لحاظ آل را قید وضع قرار دادند. ایشان مفرماید:

«و غاية ما يمن أن يقال إنه اشترط ف وضع صيغة الأمر لإنشاء الطلب، كون الداع و الغرض حصول ما يمن أن ينبعث به
المطلوب منه نحو الفعل و إيجاد المادة، و هذا نظير اشتراط قصد الإنشاء و الإخبار، أو قصد اللحاظ الآل و الاستقلال ف وضع
الحروف و الأسماء. و بالجملة فاختلاف الدواع ف إنشاء الطلب أمر و اختلاف المستعمل فيه لصيغة الأمر أمر آخر، و قد اشتبه

أحدهما بالآخر، و عل ما ذكرنا يون استعمالها ف غير موارد البعث و التحريك من استعمال اللفظ ف معناه، و لن بغير
الوضع، فيون مجازا.»[6]

اشالات کلام آخوند
در دورۀ قبل چهار اشال بر فرمایش آخوند را ذکر کردیم و در اینجا اشالات بیشتری به ذهن مرسد. اولین اشال کلام آقای

ر صحیح نیست. ایشان مهای دیاست که بیان آخوند بنا بر نظریۀ مشهور در باب انشاء درست است اما بنا بر مسل خوئ-
فرماید:

«أقول: ما ذكره صحيح، عل ما هو المعروف بينهم، من أنّ الانشاء هو ايجاد المعن باللفظ قبالا للاخبار الموضوع لثبوت النسبة
أو نفيها، فانّه عليه يمن أن يدّع أنّ الصيغة موضوعة لانشاء الطلب و ايجاده، و تستعمل فيه دائما و ان كانت الدواع تختلف

باختلاف الموارد.

و أما عل المختار من أنّ الانشاء عبارة عن ابراز الاعتبار النفسان، عل ما تقدّم تفصيله ف مقام الفرق بين الخبر و الانشاء، فلا
يصح ما ذكره، اذ بعد كون الصيغة موضوعة لابراز أمر نفسان، فلا محالة يختلف المبرز ‐ بالفتح ‐ باختلاف الموارد، فتارة

غير ذلك من المعان ون التعجيز، الون هو التهديد، و ثالثة ية المخاطب، و اخرى يذم ون المبرز هو اعتبار المادة في
.واحد، و كانت هذه الامور من الدواع معن أنّها مستعملة ف هذه الامور و مبرزة لها، الا المذكورة، فالصيغة مستعملة ف

فالصحيح ما عليه المشهور، من أنّ الصيغة قد استعملت ف معان كثيرة، من التهديد و التسخير و التعجيز و غيرها، فالامر دائر



.غيره، الظاهر هو الثان ة المخاطب مجاز فذم ابراز المادة عل أو انّها حقيقة ف ون الصيغة مشتركة بين هذه المعانبين أن ت

لانّ المتبادر من الصيغة عند اطلاقها حسب متفاهم العرف هو ابراز اعتبار الفعل عل ذمة المخاطب، و أما ابراز غيره من التهديد
و نحوه، فيحتاج ال نصب قرينة، بحيث لو اعتذر المخاطب عن المخالفة باحتمال التهديد أو التسخير أو التعجيز لا يعدّ معذورا

عند العرف، بل يعدّ عاصيا عندهم.»[7]

فرماید آمر، طلب را با صیغۀ امر ایجاد مباللفظ. آخوند م گویند انشاء عبارت است از ایجاد المعنمشهور در باب انشاء م-
کند و این همان طلب انشائ است. اما بنا بر مسل آقای خوئ که انشاء عبارت از ابراز اعتبار نفسان است کلام آخوند دیر

جای ندارد.

اشال دیر این است که لقائل أن یقول که این معنا بنا بر مبنای مشهور نیز درست نیست. اینه لفظ موجد طلب انشائ باشد
قابل التزام نیست و لذا موضوع له صیغه نمتواند طلب انشائ باشد. ی اشال این است که آیا اصلا چیزی به نام طلب

انشائ وجود دارد یا خیر. بر فرض که بپذیریم، اگر موضوع له طلب انشائ باشد در اینصورت صیغۀ إفعل مخواهد این معنا
را انشاء کند و نتیجۀ آن انشاء طلب انشائ خواهد شد و این معنای محصل و معقول ندارد.

اشال دوم این است که اگر در باب صیغۀ امر گفتیم که موضوع له عبارت از طلب انشائ است در اینصورت در انشاء بیع
باید بوییم موضوع له بعت و اشتریت ملیت انشائ است در حالیه هیچ کس چنین چیزی نمگوید بله گفته مشود انشاء

بیع ملیت اعتباری مآورد. بعت معنای خودش را دارد و کس نمگوید معنای آن ملیت انشائ است و اینطور نیست که
ابتدا بایع انشاء ملیت کند و سپس مشتری انشاء ملیت کند و بعد این ملیت انشائ موضوع برای ملیت اعتباری قرار گیرد.

ی ملیت بیشتر نیست و آن هم ملیت عقلائیه است. درست است که بعت جملۀ خبریه در مقام انشاء است اما وقت در
صیغۀ امر مگویید به وزان طلب واقع ی طلب انشائ درست مشود، آیا در ملیت هم همین را قائل هستید؟ بعت و

یت انشائه عقلا اعتبار کنند، برای بایع و مشتری مله قبل از اینکند برای اعتبار عقلاء نه اینفقط موضوع درست م اشتریت
موجود شود.

اشال سوم این است که از راه قرینه مقابله مگوییم انشاء در قبال اخبار است. شما در جملات خبریه خبر را موضوع له قرار
نمدهید اما در ما نحن فیه انشاء را موضوع له قرار مدهید. به بیان دیر، آنچه در اینجا اختیار کردید با آنچه در فرق میان خبر

و انشاء گفتید سازگار نیست. در فرق میان خبر و انشاء گفته مشود بین آنها هیچ فرق نیست الا اینه در اخبار قصد حایت
است اما در انشاء قصد ایجاد است. فرق آنها در قصد است و نه در موضوع له. چطور در اینجا چیز دیری اضافه شد مبن بر

اینه هیئت افعل برای طلب انشائ وضع شده است. عل أی حال، در اخبار کس جنبۀ خبری بودن را در موضوع له اخذ
نرده است.

اما اشال مهم بر بیان مرحوم آخوند این است که کلام ایشان در اینجا با آنچه قبلا گفتند تهافت دارد. آخوند در فرق میان طلب
و اراده فرمودند این دو در وجود ذهن و وجود خارج اتحاد دارند و فرق آنها این است که وقت اراده مگوییم به اراده واقع و

حقیق انصراف دارد و زمان که طلب مگوییم به طلب انشائ انصراف دارد. حال در اینجا که صیغه دلالت دارد بر طلب
انشائ ولو طلب حقیق هم در بین نباشد، آیا مگویید که صیغه دلالت مکند بر ارادۀ انشائ ولو هیچ ارادۀ حقیق در بین

نباشد؟ شخص که اهل لسان است آیا این را قبول مکند؟ عقلاء آیا مپذیرند صیغۀ إفعل در جای که ارادۀ حقیق در کار نباشد
باز هم دلالت بر ارادۀ انشائ کند؟ چنین چیزی در میان عقلاء مقبول نیست.

علاوه بر این متوان اشال مرحوم بروجردی را نیز ضمیمه کرد. قبلا از آقای بروجردی نقل کردیم که ایشان فرمود انشاء فقط



به اعتباریات محض مثل ملیت تعلق پیدا مکند اما امور حقیق مثل خودِ اراده که – بنا بر مسل مشهور – شوق اشتدادی
نفس است، اعتبار به آن تعلق پیدا نمکند. طلب از امور واقع است که قابلیت تعلق انشاء را ندارد. با قطع نظر از مسل آقای

بروجردی، وقت به سراغ عقلاء مرویم، ارادۀ انشائ اصلا معنای محصل پیدا نمکند.

اشال پنجم این است که هیئت إفعل از معان حرف است و در معنای موضوع له آن باید ی معنای حرف و ربط و
غیراستقلال را بیان کنیم درحالیه طلب انشائ ی معنای اسم است. البته این اشال بنا بر مبنای آخوند وارد نیست.

اشال ششم همان مطلب است که قبلا در اثناء توضیح کلام آخوند ذکر شد و آن اینه مرحوم آخوند همۀ این معان از جمله
طلب حقیق را از دواع و مربوط به ظرف استعمال دانستند و آنها را از مستعمل فیه و موضوع له خارج کردند. حال به نحوی

دیر ی از این معان را داخل در وضع کردهاند. گرچه به نحو شرط الوضع داخل کردهاند لن در حقیق و مجازی بودن
استعمال معنا دخیل دانستهاند و التزام به این مطالب مشل است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. کفایة الأصول (حواش المشين). ۷. ابوالحسن مشین اردبیل. 2 ج. تهران: اسلامیه،
.1372

‐       ‏آقا میر القزوین، سید محمد حسن‏. البحوث الاصولیة: تقریرات الآخوند الخراسان. 4 ج. قم: موسسه بوستان کتاب،
.1401

‐       ‏الصدر، محمد باقر‏. بحوث ف علم الأصول‏. محمود هاشم شاهرودی. قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب
اهل بيت عليهم السلام‏، 1417.

‐       ‏تبریزی، جواد‏. دروس ف مسائل علم الأصول. 6 ج. قم: دار الصديقة الشهيدة (سلام اله عليها)، 1387.

.1422 ،ابوالقاسم‏. مصباح الاصول. قم: موسسه احياء آثار الامام الخوی ،‏خوی       ‐

‐       ‏قوچان، عل‏. تعلیقة القوچان عل کفایة الأصول. 2 ج. قم، 1430.

[1]‐ ‏عل قوچان، تعلیقة القوچان عل کفایة الأصول (قم، 1430)، ج 1، 178-177.

توضیح داده است. ایشان م این اصطلاح آخوند را به خوب در تقریرات در بخش معنای حرف [2]‐ سید محمد حسن قزوین-
فرماید: «و علیه فاستعمال کل من لفظة «من و الابتداء» ف موضع الآخر و إن لم ین استعمالا ف غیر الموضوع له الا انه

استعمال عل غیر الیفیة الت کان الوضع علیها فیون مجازا بهذا المعن و لا مشاحة فیه؛ فإنّه اصطلاح.» (‏سید محمد حسن
آقا میر القزوین، البحوث الاصولیة: تقریرات الآخوند الخراسان (قم: موسسه بوستان کتاب، 1401)، ج 1، 156.)

[3]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، کفایة الأصول (حواش المشين)، ۷، ابوالحسن مشین اردبیل (تهران: اسلامیه، 1372)،



ج 1، 102-101.

توقّفه ف آخره، هذا اللفظ  إشارة إل إل (نو قصارى ما يم) کند که: «قولهر تصریح مدر تعلیقهای دی ین[4]‐ مرحوم مش
كونه قيدا للوضع.» (‏همان، 102.)

[5]‐ ‏محمد باقر الصدر، بحوث ف علم الأصول‏، محمود هاشم شاهرودی (قم: موسسه دائرة المعارف فقه اسلام بر مذهب
اهل بيت عليهم السلام‏، 1417)، ج 2، 51-50.

[6]‐ ‏جواد تبریزی، دروس ف مسائل علم الأصول (قم: دار الصديقة الشهيدة (سلام اله عليها)، 1387)، ج 1، 314.

[7]‐ ‏ابوالقاسم خوی، مصباح الاصول (قم: موسسه احياء آثار الامام الخوی، 1422)، ج 1، 286-285.


