
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 94 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ظاهر الأصحاب، بل ظاهر التذكرة عدم الخلاف بین المسلمین إ أنّ الخیار عند الرؤیة فوری، بل نسب إل مسألة الأكثر عل»
من أحمد، حیث جعله ممتدّاً بامتداد المجلس الذی وقعت فیه الرؤیة، و احتمله ف نهایة الإحام.»

مسئله فور و تراخ در خیار رویت

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند که: اکثر فقهاء از عامه و خاصه قائلاند به اینه خیار رؤیت فوریت دارد و مراد از فوریت این است
که مشتری، به مجرد اینه مبیع را رؤیت کرد، که بر خلاف آن اوصاف است که بایع ذکر کرده، در اینجا یا باید امضاء معامله را

اختیار کند و یا معامله را فسخ کند و در این مسئله ادعای عدم خلاف شده است.

در بین فقهاء عامه، فقط أحمد بن حنبل این نظریه را دارد، که خیار رؤیت به مقدار إمتداد خیار مجلس امتداد دارد، یعن هر
مقدار که خیار مجلس امتداد پیدا کند، در اینجا هم خیار رؤیت وجود دارد، البته مراد این نیست که در موردی که حتماً خیار

مجلس هم باشد، بله مراد آن مجلس است که رؤیت در آن مجلس تحقق پیدا مکند، که هر مقداری که رؤیتش در مجلس
امتداد دارد، مثلا وقت که مبیع را مبیند، ی دو ساعت در این مجلس رؤیت حضور دارد، که به مقدار امتداد مجلس این خیار

رؤیت وجود دارد.

شیخ(ره) فرموده: دلیل برای فوریت نداریم، غیر از اینه بوییم: خیار برخلاف اصل است و اصل در معامله لزوم است و در
مخالفت با اصل، باید بر قدر متیقن اکتفا کنیم.

اشال شیخ(ره) به فقهاء برای فرق گذاشتن بین ما نحن فیه با خیار غبن و عیب

بعد شیخ(ره) اشال به فقهاء مطرح کرده، که از ی طرف خیار رؤیت را فوری دانسته و قائل به فوریت شدهاید، اما برخ از
فقهاء در خیار غبن و عیب قائل به تراخ شدهاید، بین اینها چه فارق وجود دارد، که در خیار غبن و عیب قائل به تراخ شده،

اما در اینجا قائل به فوریتید؟

به عبارت دیر تقریباً صد در صد فقهاء در خیار رؤیت قائل به فوریتند، در حال که مثلا بیست درصد از فقهاء در خیار غبن و
عیب قائل به تراخ شدهاند، شیخ فرموده: چه فرق هست که در خیار غبن و عیب قائل به تراخ شدهاید، اما در اینجا قائل به

فوریتید؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دلیل بر تراخ در خیار رویت

بعد فرموده: مستندی که در خیار رؤیت وجود دارد، صحیحه جمیل است، که کس زمین یا باغ را خریده بود و امام(علیه
السلام) فرمودند که: اگر نود و نه قطعه را دیده باشد و ی قطعه را ندیده باشد، خیار رؤیت دارد.

شیخ(ره) فرموده: بعض به صحیحه جمیل بر عدم فوریت استدلال کرده و گفتهاند: در صحیحه جمیل امام(علیه السلام) با اینه
در مقام بیان بوده، اما نفرموده که: فوراً و بلا فاصله باید إعمال خیار کند و چون زمان خیار را معین نرده، پس نتیجه مگیریم

که خیار رؤیت فوریت ندارد.

مسقطات خیار رؤیت

مسئلهی دیری که مرحوم شیخ(ره) در اینجا شروع کرده مسقطات خیار رؤیت است.

مسقط اول: ترک مبادرت عرفیه بر فرض فوریت خیار

اولین مسقط این است که اگر خیار رؤیت را فوری بدانیم، با ترک مبادرت عرفیه خیار رؤیت هم ساقط مشود.

مسقط دوم: إسقاط بعد از رؤیت

مسقط دوم إسقاط بعد از رؤیت است، که اگر مشتری بعد از رؤیت خیار خودش را إسقاط کرد، در این صورت خیار رویتش
ساقط مشود.

مسقط سوم: تصرف قبل از رؤیت

مسقط سوم تصرف قبل از رؤیت است، که اگر قبل از آنه رؤیت واقع شود، تصرف فعل و عمل واقع شود، این تصرف
مسقط برای خیار است.

البته شیخ(ره) این را بر این مبنا مبتن کرده که اگر گفتیم: قبل از رؤیة إسقاط قول مسقط است، یعن قبل از آنه مشتری مبیع
را ببیند، اگر إسقاط قول را مسقط دانستیم، تصرف هم که إسقاط فعل است، مسقط مشود.

مسقط چهارم: اسقاط قول قبل از رؤیت

مسقط چهارم اسقاط قول است، که آیا قبل از رؤیة إسقاط قول مسقط است یا نه؟ یعن اگر بعد از معامله و قبل از آنه مشتری
جنس را ببیند، بوید که: اگر خیار رؤیت در کار باشد، آن را اسقاط مکنم، آیا این مسقط هست یا نه؟

شیخ(ره) فرموده: این مبتن است بر اینه رؤیت را سبب برای خیار بدانیم و یا کاشف از خیار، که اگر رؤیت را سبب بدانیم،
این إسقاط ما لم یجب مشود، که گفتیم: صحیح نیست، اما اگر رؤیت را کاشف بدانیم، إسقاط قول قبل از رؤیت صحیح

است، چون وقت رؤیت را کاشف از خیار بدانیم، معنایش این است که آنچه سبب برای خیار است، نفس عقد است، لذا بعد از



تحقق عقد، م‌تواند قولا خیار را إسقاط کند.

اقوال در صحت یا فساد شرط سقوط خیار در متن عقد

فرع مهم که در اینجا شروع کردهاند این است که آیا شرط سقوط خیار رؤیت در متن عقد درست است یا نه؟ در جای که بیع
نسبت به عین غائب تعلق پیدا کرده، اما بایع اوصاف این عین غائب را برای مشتری بیان کرده، آیا در خود عقد متوانند سقوط

خیار رؤیت را شرط کنند یا نه؟

در اینجا سه نظریه وجود دارد؛ نظریه اول این است که هم شرط فاسد است و هم خود عقد فاسد است، نظریه دوم این است که
نه شرط فاسد است و نه عقد و نظریه سوم این است که شرط فاسد است، اما عقد فاسد نیست. حال ببینیم که دلیل هر کدام از

این سه قول چیست؟

دلیل قول اول

اما قول اول که شرط و عقد، هر دو فاسد بود، دلیلش این است که اگر شرط سقوط خیار رؤیت شود، این عقد، عقد غرری و
متعلق به مجهول مشود و عقد غرری هم باطل است، برای اینه «نه النب عن الغرر».

این شرط موجب غرر است، چون فرض این است که این عین غائب که مبیع واقع شده، به رؤیت مشتری نرسیده و تنها بایع
اوصاف را ذکر کرده است، حال اگر بایع شرط سقوط خیار کند، به معنای این است که مگوید: اگر مبیع بر خلاف این

اوصاف بود که ذکر کردم، خیار رؤیت نداشته باش، در نتیجه شرط سقوط خیار رؤیت معنایش این است که ذکر این اوصاف
کالعدم است.

حال اگر ذکر اوصاف کالعدم شد، معنایش این است که این مبیع، نه دیده شده و نه توصیف شده است، که در این صورت
مسئله، مسئلهی غرر مشود.

نتهای که در اینجا قابل توجه است، این است که قائلین به این قول گفتهاند که: هم شرط و هم عقد فاسد است، اما منظورشان
این نیست که فساد شرط به عقد سرایت مکند، بله خود شرط سبب مشود که عقد غرری شود و عقد غرری هم باطل است و

اگر عقد باطل شد، این شرط هم خود به خود باطل مگردد.

اشال اول بر دلیل قول اول

اما دلیل قول دوم که گفتهاند: نه شرط فاسد است و نه عقد، این است که گفتهاند: این شرط سقوط خیار چه تحول را در معامله
ایجاد مکند؟ قائلین به قول اول گفتهاند که: شرط سقوط خیار معامله را غرری مکند، یعن خواستهاند که ی ارتباط بین غرر

که این اصلا و خیار درست کنند، به این معنا که وجود خیار مانع از غرر باشد و شرط سقوط خیار موجب غرر، در حال
معقول نیست.

بین خیار وجوداً و عدماً و بین غرر وجوداً و عدماً هیچ ارتباط وجود ندارد، خیار حم از احام شرعیه است، در حال که
غرر موضوع از موضوعات عرفیه مباشد و این چنین نیست که وجود خیار غرر را از بین ببرد و نبود آن، سبب به وجود



آمدن غرر باشد.

اگر بین این دو ارتباط باشد، لازمهاش این است که هر بیع مجهول متزلزل صحیح باشد، چرا که متوانیم به صورت ی قاعده
کل بوییم که: بیع مجهول باطل است الا آن بیع مجهول که در آن خیار باشد، در حال که هیچ فقیه این حرف را نم زند،

پس بین خیار و غرر هیچ ارتباط نیست.

اشال دوم بر دلیل قول اول

قائلین به این قول دوم همچنین گفتهاندکه: وقت بایع اوصاف را ذکر کرد، مشتری علم به اوصاف پیدا مکند، در حال که شما
گفتید: اگر سقوط خیار رؤیت را شرط کرد، ذکر اوصاف کالعدم مشود، که این را هم قبول نداریم، چون علم به اوصاف مبیع

با ذکر شرط سقوط خیار از بین نمرود.

مثلا بایع مبیع را توصیف مکند و مشتری هم علم به اوصاف مبیع پیدا مکند، بعد که شرط سقوط خیار مکند، این شرط
سقوط خیار رافع علم به اوصاف مبیع نیست.

اشال سوم بر دلیل قول اول

در دنباله بیانشان گفتهاند که: اگر شرط سقوط خیار بخواهد معامله را غرری کند، باید شرط برائت از عیوب هم معامله را غرری
کند، در حال که همهی فقهاء شرط برائت از عیوب را پذیرفتهاند.

فروشم، که من بری از عیوب باشم، یعنبه تو م گوید: این جنس را به شرطفروشد و مرا به مشتری م مثلا اگر بایع جنس
کاری ندارم که این عیب دارد یا نه، اگر معامله با شرط برائت از عیوب واقع شد، همه فقهاء گفتهاند که: این معامله، معاملهی

صحیح است.

پس اگر شرط سقوط خیار رؤیت موجب غرری بودن معامله شود، شرط برائت از عیوب هم باید موجب غرری بودن از معامله
شود که کسانهم این حرف را نزده است، پس نتیجه این م زنید و هیچ فقیهکه خود شما هم این حرف را نم شود، در حال

که قول دوم را قائلاند، مگویند که: نه شرط فاسد است و نه عقد.

برای اینها همین مقدار که دلیل قول اول را ابطال کنند، حرفشان تمام و ادعایشان اثبات مشود.

دلیل قول سوم

اما دلیل قول سوم که شرط فاسد است اما عقد فاسد نیست، این نیست که فساد شرط از باب غرری بودن معامله باشد، بله از
باب این است که این اسقاط ما لم یتحقق است، چون چیزی است که هنوز محقق نشده است، در متن عقد هنوز خیار رؤیت

وجود ندارد، تا بخواهند شرط سقوط آن را بنند، که این إسقاط ما لم یتحقق مشود. حال ببینیم که مرحوم شیخ(ره) چه
نظریهای را اختیار کردهاند؟

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در قول سوم فرق نمکند که چه چیزی را قائل شویم، چون هنوز عقد تمام نشده است و در متن



عقد مخواهند شرط سقوط خیار بنند، بحث سبب و کاشف در جای است که بعد از عقد باشد، که ببینیم آیا رؤیت سبب است
یا کاشف؟

تطبیق عبارت

«مسألة الأكثر عل أنّ الخیار عند الرؤیة فوری»، اکثر فقهاء بر این هستند که خیار هنام رؤیت مبیع فوری است، یعن تا مبیع
را دید باید إعمال خیار کند، «بل نسب إل ظاهر الأصحاب»، بله این مطلب به ظاهر أصحاب نسبت داده شده است، «بل

ظاهر التذكرة عدم الخلاف بین المسلمین إ من أحمد»، بله ظاهر تذکره بر عدم خلاف بین مسلمین از شیعه و سن است، مر
أحمد بن حنبل، که مقداری زمان خیار رؤیت را توسعه داده و گفته: «حیث جعله ممتدّاً بامتداد المجلس الذی وقعت فیه

الرؤیة»، به مقدار امتداد مجلس که در آن رؤیت واقع شده امتداد دارد،  «و احتمله ف نهایة الإحام.»، و مرحوم علامه(ره) این
قول أحمد را در نهایة الأحام احتمال داده است.

شیخ(ره) فرموده: «و لم أجد لهم دلیً صالحاً عل ذلك»، برای فقهاء که قائل به فوریتند، دلیل که صلاحیت برای اثبات فوریت
را داشته باشد پیدا نردم، «إ وجوب الاقتصار ف مخالفة لزوم العقد عل المتیقّن»، مر وجوب إقتصار در مخالفت با لزوم

عقد بر قدر متیقن، که قبلا هم نظیر این دلیل را خواندیم.

شیخ(ره) فرموده: «و یبق عل القائلین بالتراخ ف مثل خیار الغبن و العیب سؤال الفرق بین المقامین»، تنها این سوال از
کسان که در خیار غبن و عیب قائل به تراخ هستند باق مماند، که فرق بین این دو مقام چیست که در اینجا همه قائل به

فوریتند، اما در خیار عیب و غبن قائل به تراخ شدهاند؟

«مع أنّ صحیحة جمیل المتقدّمة ف صدر المسألة مطلقةٌ»، این اشال به قائلین به فوریت است که صحیحه جمیل که در صدر
«متعلق به «التمس «عدم الفوریة»، این «عل ك بعدم بیان مدّة الخیار فیها علن التمسمسئله گذشت مطلق است، «یم

است، یعن برای عدم فوریت که همان تراخ است مشود به این صحیحه تمس کرد، که مدت خیار در آن ذکر نشده، که
خیار رؤیت به مجرد رؤیت است یا بعد از رؤیت هم امتداد دارد، «و إن كان خلاف التحقیق»، اگرچه تراخ بر خلاف تحقیق

است، در اسم کان ی احتمال این بود که عرض کردیم که تراخ باشد، یعن مگوییم: در این روایت، از اینه امام(علیه
السلام) برای خیار رؤیت مدت را ذکر نرده، معلوم مشود که خیار رؤیت فوریت ندارد، اگرچه تراخ بر خلاف تحقیق است،

«كما نبهنا علیه ف بعض الخیارات المستندة إل النص.»، کما اینه در تحقیق بعض از خیارات مستند به نص، مثل خیار
حیوان و خیار تأخیر منقح کردیم.

اما احتمال دوم این است که اسم کان «تمس» باشد، یعن بوییم: تمس به صحیحه جمیل و به طور کل تمس به نص بر
تراخ خلاف تحقیق است، چون امام(علیه السلام) در این روایت که در باب خیار رؤیت است، یا در آن روایات که در باب

ر در مقام بیان کیفیت و زمان خیار نبوده است، که اگر اسم کان را تمسخیار تأخیر بود، در مقام بیان اصل خیار بوده و دی
گرفتیم، این جواب برای همین اشال به قائلین فوریت مشود.

«و قد بینا سابقاً ضعف التمسك بالاستصحاب ف إثبات التراخ»، قائلین به تراخ به استصحاب هم تمس کردهاند، که
شیخ(ره) فرموده: قبلا بیان کردیم که تمس به استصحاب برای اثبات تراخ درست نیست، «و إن استندوا إلیه ف بعض

الخیارات السابقة.»، ولو اینه فقهاء به استصحاب در بعض از خیارات سابقه مثل خیار غبن استناد کردهاند.

عل أی حال شیخ(ره) فرموده: تحقیق در خیارات همان مسئلهی فوریت بود، که در خیار غبن بالأخره قائل به فوریت شدند، در



خیار تأخیر قائل به فوریت شدند و تمس به استصحاب برای تراخ را در خیار غبن به طور مفصل مورد اشال قرار دادند.

انجام نشود، بر همان وجه خیار الغبن»، اگر مبادرت عرف الوجه المتقدّم ف مسألة یسقط هذا الخیار بترك المبادرة عرفاً عل»
که در خیار غبن گذشت، این خیار ساقط مگردد.

«و بإسقاطه بعد الرؤیة»، مسقط دوم این است که اگر بعد از آنه مبیع را دید، خیار را إسقاط کرد، این خیار ساقط مگردد.

«و بالتصرف بعدها»، مسقط سوم تصرف بعد از رؤیت است.

«و لو تصرف قبلها فف سقوط الخیار وجوه»، مسقط چهارم این است که اگر قبل از رؤیت تصرف کند، در سقوط خیار به
واسطه آن سه وجه بیان شده است؛ ی وجهش سقوط است، وجه دومش عدم سقوط است، «ثالثها: ابتناء ذلك عل جواز
إسقاط الخیار قو قبل الرؤیة»، و وجه سومش این است که إسقاط فعل مبتن بر این است که إسقاط قول قبل از رؤیت
درست بدانیم یا نه، «بناء عل أنّ التصرف إسقاطٌ فعل.»، بنا بر اینه تصرف خودش إسقاط فعل است، یعن بنا بر اینه

تصرف را کاشف از إسقاط بدانیم.

«و ف جواز إسقاطه قبل الرؤیة وجهان مبنیان عل أنّ الرؤیة سبب أو كاشف.»، حال آیا إسقاط قول قبل از رؤیت درست است
بر این است که آیا رؤیت سبب است یا کاشف؟ که اگر رؤیت مشتری را سبب بدانیم، إسقاط قول یا نه؟ که این دو وجه مبن

قبل از رؤیت باطل است، چون إسقاط ما لم یجب یا ما لم یتحقق مشود، اما اگر رؤیت را کاشف بدانیم، که در نتیجه خود عقد
را سبب مدانیم، إسقاط قول صحیح است.

«قال ف التذكرة: لو اختار إمضاء العقد قبل الرؤیة لم یلزم»، علامه(ره) در تذکره فرموده: اگر إمضای عقد قبل از رؤیت را
اختیار کند، این عقد لازم نمشود، «لتعلّق الخیار بالرؤیة، انته.»، چون خیار متعلق به رویت است، «و ح ذلك عن غیرها

أیضاً.»، و اینه اگر قبل از رؤیه اسقاط کند، باطل است از غیر علامه(ره) هم نقل شده است.

«و ظاهره: أنّ الخیار یحدث بالرؤیة»، ظاهر کلام علامه(ره) این است که خیار به سبب رؤیت حادث مشود و رؤیت سبب
است، «لا أنّه یظهر بها»، نه اینه خیار به سبب رویت ظاهر شود، که این «یظهر» معنایش این است که رؤیت را کاشف دانیم.

«و لو جعلت الرؤیة شرطاً لا سبباً»، اما اگر رؤیت را کاشف و شرط بدانیم و نه سبب، «أمن جواز الإسقاط بمجرد تحقّق
السبب و هوالعقد.»، امان دارد که إسقاط قول به مجرد تحقق سبب، که عقد است را جایز بدانیم، که شیخ(ره) هم همین نظریه

را پذیرفته و فرموده: «و لا یخلو عن قوة.»، این قول خال از قوت نیست.

فرع مهم در اینجا این است که «و لو شرط سقوط هذا الخیار»، اگر بایع سقوط خیار رؤیت را شرط کند، «فف فساده و إفساده
للعقد»، در اینه آیا این شرط فاسد است و مفسد عقد هم هست، «كما عن العّمة و جماعة»، کما اینه علامه(ره) و جماعه به

آن قائل شدهاند، «أو عدمهما، كما عن النهایة و بعضٍ»، یا عدم فساد شرط و عقد، که از نهایه و بعض نقل شده است، «أو
الفساد دون الإفساد»، و قول سوم این است که شرط فاسد است، اما عقد فاسد نیست، یعن مفسد عقد نیست، «وجوه، بل

أقوال»، که اینها وجوه و اقوال است که در مسئله هست.

شیخ(ره) در ابتدا دلیل وجه اول را ذکر کرده و فرموده: «من كونه موجباً لون العقد غرراً»، کسان که گفتهاند: هم شرط فاسد
است و هم عقد، چون این شرط سبب مشود که عقد هم غرری شود، «كما ف جامع المقاصد: من أنّ الوصف قام مقام



الرؤیة»، کما اینه این دلیل را در جامع المقاصد آورده، که وصف قائم مقام رؤیت است، «فإذا شرط عدم الاعتداد به»، پس
وقت که عدم اعتنای به وصف را شرط مکند، «كان المبیع غیر مرئ و لا موصوف.»، معنایش این است که مبیع نه رؤیت شده

و نه موصوف است، چون وقت شرط سقوط مکند، ذکر وصف کالعدم است.

اما دلیل قول دوم این است، که قائلین به قول اول گفتند که: شرط سقوط خیار سبب مشود که معامله،معاملهی غرری شود، که
وید که: بین خیار وجوداً و عدماً و بین غرر وجوداً و عدماً هیچ ارتباطدر اینجا شیخ(ره) خواسته این ارتباط را به هم زنده و ب
وجود ندارد، «و من أنّ دفع الغرر عن هذا البیع لیس بالخیار حتّ یثبت بارتفاعه»، که دفع غرر از این بیع از راه خیار نیست و

این طور نیست که خیار جلوی غرر را گرفته باشد، تا اگر خیار از بین برود غرر ثابت شود.

«فإنّ الخیار حم شرع»، بله خیار ی حم شرع است، در حال که غرر موضوع از موضوعات عرفیه است و در اصول
هم خواندید که رابطه و نسبت موضوع به حم، رابطهی علت و معلول است، که موضوع به منزله علت و حم به منزله معلول

است، لذا حم نمتواند موضوع را درست کند و یا برطرف کند، «لو أثّر ف دفع الغرر جاز بیع كل مجهولٍ متزلز»، لذا اگر در
دفع غرر بخواهد مؤثر باشد، باید بیع هر مجهول، که بیعش متزلزل است صحیح باشد، در حال که هیچ کس این را جایز

نمداند.

بعد فرموده: «و العلم بالمبیع لا یرتفع بالتزام عدم الفسخ عند تبین المخالفة»، وقت که بایع اوصاف مبیع را ذکر کرده، مشتری
علم به مبیع پیدا کرده و جهل در کار نیست، حال مگویید: اگر شرط سقوط خیار کند، این شرط سقوط خیار جهل مآورد، که

بین اینها هم ارتباط نیست و شرط سقوط خیار علم مشتری به مبیع را از بین نمبرد.

بایع مگوید: این مبیع را که مفروشم، این صفات را دارد، بعد مگوید: سقوط خیار رؤیت را هم شرط مکنم، آیا شرط
سقوط معنایش این است که علم مشتری به این اوصاف از بین برود؟

شراء العین الغائبة عل آید؟ که شیخ(ره) فرموده: «فإنّ الغرر هو الإقدام علندارد، پس از کجا م حال اگر غرر با خیار ارتباط
أی صفة كانت»، غرر اقدام بر شراء عین غائب است، آن هم با هر صفت که مخواهد داشته باشد.

«و لو كان الالتزام المذكور مؤدیاً إل الغرر»، این جواب نقض به قائل به قول اول است، که اگر شرط سقوط خیار رؤیت
موجب غرر شود است، «لان اشتراط البراءة من العیوب أیضاً مؤدیاً إلیه»، باید شرط برائت از عیوب هم موجب غرر شود،

«لأنّه بمنزلة بیع الشءصحیحاً أو معیباً بأی عیبٍ كان»، چون شرط برائت به منزله بیع شء است؛ چه صحیح باشد یا معیب،
یعن مگوید: این را مفروشم چه صحیح باشد و چه معیب باشد و هر عیب هم که مخواهد باشد، مفوط مالیت باشد و نباشد

که همه گفتهاند که: این شرط صحیح است.

«و لا شكّ أنّه غرر»، و ش نیست که چنین بیع غرری است، «و إنّما جاز بیع الشء غیر مشروط بالصحة اعتماداً عل أصالة
الصحة»، اگر این موجب غرر باشد، معنایش این است که در جای که وصف صحت را هم ذکر نمکند و شرط برائت هم

نباشد، باید موجب غرر شود، در حال که در آنجا کس این را نفته و بیع شء بدون شرط صحت به دلیل اعتماد بر اصالة
الصحه صحیح است.

این «و إنّما جاز ...» جواب از ی سؤال مقدر است که اگر مگویید: «بیع الشء صحیحاً أو معیباً» موجب غرر است، پس
لازمهاش این است که باید در هر معاملهای شرط صحت بشود و اگر شرط صحت نشود، معامله غرری باشد، که که در جواب

فرموده: از باب اعتماد بر اصالة الصحه باید صحیح باشد، «لا من جهة عدم اشتراط ملاحظة الصحة و العیب ف المبیع»، نه از



جهت اینه فرق نمکند که این جنس که مخرم صحیح باشد یا معیب، «لأنّ تخالف أفراد الصحیح و المعیب أفحش من
تخالف أفراد الصحیح»، چون تخالف افراد صحیح و معیب از تخالف أفراد صحیح أفحش است، افراد صحیح مثلا عبد کاتب،

عالم، عادل، عابد و ... که اینها افراد صحیح هستند، که با هم ی تخالف دارند، او کتابت دارد این ندارد، او عدالت دارد و این
ندارد، پس افراد صحیح متخالف و متعدد هستند.

لذا فرموده: افراد صحیح و معیب تخالفشان بیشتر و أفحش است، پس حتماً باید اعتماد بر اصالة الصحه بنند، چون اگر
بوییم که: بنا را بر این بذارد که این جنس را مخریم، چه صحیح باشد و چه معیب، لازمهاش این است که غرر به وجود

بیاید، پس اینه ذکر نمکنند، از باب عدم اعتبار وصف صحت نیست، بله از باب اعتماد بر اصالة الصحه است.

«و اقتصارهم ف بیان الأوصاف المعتبرة ف بیع العین الغائبة عل ما عدا الصفات الراجعة إل العیب»، این «و إقتصارهم»
جواب از این است که اگر وصف صحت معتبر است، چرا فقهاء به هنام معامله نفتهاند که: ی از شرایط در باب معامله این

است که باید وصف صحت را ذکر کنند، اینه در بیان اوصاف معتبر در بیع عین غایب، بر غیر از صفات که راجع به عیب
است إقتصار کردهاند، یعن کاری به صفات صحت ندارند و صفات دیر را ذکر مکنند، «إنّما هو للاستغناء عن تلك الأوصاف

بأصالة الصحة»، این به دلیل ب نیازی اوصاف راجعه به عیب، از باب اصالة الصحه است، «لا لجواز إهمالها عند البیع.»، نه
از باب اینه اهمال این اوصاف جایز باشد.

«فحینئذٍ»، یعن حال که نسبت به وصف صحت، اعتماد بر اصالة الصحه است، «فإذا شرط البراءة من العیوب»، پس اگر شرط
برائت از عیوب کرد، «كان ذلك راجعاً إل عدم الاعتداد بوجود تلك الأوصاف و عدمها»، اگر اعتماد بر اصالة الصحه باشد،

وقت که شرط برائت از عیوب مکنند، این شرط به عدم اعتناء به وجود اوصاف مربوط به صحت و عدم آن برمگردد، «فیلزم
الغرر»، پس غرر لازم مآید.

«خصوصاً عل ما حاه ف الدروس عن ظاهر الشیخ و أتباعه»، خصوصاً بنا بر آنچه که در دروس از ظاهر شیخ طوس(ره) و
اتباعش حایت شده، «من جواز اشتراط البراءة من العیوب فیما لا قیمة لمسوره كالبیض و الجوز الفاسدین كذلك»، که فتوا

دادهاند که متواند برائت از عیوب را شرط کند، در آنچه که قیمت برای شسته شدهاش نیست، مانند تخم مرغ یا گردوی فاسد،
که بایع تخم مرغ یا گردوی فاسدی را مفروشد، به شرط اینه اگر عیب داشت، بری از عیوب باشم، که بعد از اینه تخممرغ یا

گردو شسته مشود، برای شسته و پوستهاش قیمت وجود ندارد، که شیخ طوس(ره) فتوا داده که این درست است.

«حیث إنّ مرجعه عل ما ذكروه هنا ف اشتراط سقوط خیار الرؤیة إل اشتراط عدم الاعتداد بمالیة المبیع»، از این حیث که
مرجع این جواز بنا بر آنچه که در اینجا ذکر شده، در إشتراط سقوط خیار رؤیت به إشتراط عدم اعتنا به مالیت مبیع است، که
فتوای شیخ طوس(ره) به این برمگردد که عدم إعتنا به مالیت مبیع را شرط کند، «و لذا اعترض علیهم الشهید و أتباعه بفساد

البیع مع هذا الشرط.»، و چون این فتوای شیخ طوس(ره) به شرطیت عدم اعتنا به مالیت برمگردد، شهید(ره) و اتباعش بر
شیخ طوس(ره) اعتراض کردهاند اگر برائت از عیب را در جای که برای شستهاش قیمت وجود ندارد شرط کند این بیع باطل

است، چون به همان شرط عدم مالیت برمگردد.

«لن مقتض اعتراضهم فساد اشتراط البراءة من سائر العیوب و لو كان للمعیب قیمة»، اما مقتضای این اعتراض شهید(ره)
این است که شرط برائت از سایر عیوب فاسد است، ولو معیبش دارای قیمت باشد، که این «ولو کان» تفسیر برای سایر عیوب
است، چون شیخ طوس(ره) فرموده بود: عیب که «لاقیمة لمسوره» است، «لأنّ مرجعه إل عدم الاعتداد بون المبیع صحیحاً
أو معیباً بأی عیبٍ»، چون مرجع إشتراط برائت از سایر عیوب، به عدم اعتنا بر این است که مبیع صحیح باشد یا معیب، آن هم

به هر عیب، یعن چه عیب باشد که قیمت برای معیب باشد و یا نباشد، «و الغرر فیه أفحش من البیع مع عدم الاعتداد بون



المبیع الغائب متّصفاً بأی وصفٍ كان.»، در حال که غرر در این شرط برائت، از غرر در بیع با عدم اعتنا بر این که مبیع غائب
متصف به هر وصف باشد افحش است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


