
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۲۸ فروردین ۱۴۰۳

صلاة القضاء
جلسه 77 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس روایت وشّاء

صاحب جواهر مگوید: «ح عن صاحب العصره»، دیروز ی وجه تسمیهای ذکر کردیم، به الذریعه که مراجعه مشود در
قضاء الصلوات للشیخ منتجب الدین عل المواسعه ف گوید: «العصره» که ظاهراً به فتح باید باشد «فجلد 15 صفحه 271 م

نجف مرعش ه العظما» که متوفای 585 در قم است و این کتاب هم ایشان نوشته در کتابخانه آیت اله بن حسبن عبدال
است، مگوید صاحب جواهر در همین بحث مواسعه مگوید: «سماه بالعصره لأنه کتبه رداً عل بعض من عاصره»؛ چون رد

بر بعض از معاصرین خودش نوشته، «و لعله ابن ادریس»؛ شاید از معاصرینش هم ابن ادریس باشد.[1]

بالأخره اگر هم در سند ارسال باشد این روایت شهرت مسلمه عملیه بر طبق این روایت وجود دارد و روی این مبنا که ما قبول
داریم که شهرت جابر ضعف سند است سندش تصحیح مشود و روایت مصححه مشود.

بررس متن روایت

لَه قُلْت :علیهالسلام قَال هدِ البع ِبا نع اجرد نب يلمج نع لجر نع شَّاءالْو لع نب نسالْح ندٍ عمحم ندَ بمحا نع نَادِهسبِا و
تَفُوت الرجل اولَ و الْعصر و الْمغْرِب و ذَكرها عنْدَ الْعشَاء اخرة قَال يبدَا بِالْوقْتِ الَّذِي هو فيه فَانَّه  يامن الْموت فَيونُ قَدْ

[2].َولفَا َولا ا فَاتَهم قْضي ثُم خَلَتقْتٍ قَدْ دو ةً فةً فَرِيضَكَ صتَر

عمده مضمون روایت است، جمیل بن دراج از امام صادق علیه السلام نقل مکند: «قلت له، یفوت الرجل الاول»؛ «اول» به
همان نماز ظهر مگویند، در بعض از کتابها هم تصریح شده، «یفوت الرجل الاول و العصر و الغیب»؛ سه نمازش فوت شده

«و ذکرها عند العشاء الآخرة»، در بعض از نسخهها دارد «ذکرها بعد العشاء الآخرة»؛ یعن آن نسخهای که در کتاب محقق
هست همین عند العشاء الآخرة است، آن نسخهای که در وسائل الشیعه آمده که روایت را نقل مکند بعد العشاء الآخرة است،

این در معنا اثر دارد.

پس شخص سه نماز از او فوت شده «و ذکرها عند العشاء الآخرة» یا «ذکرها بعد العشاء الآخرة»، امام علیه السلام مفرماید:
«یبدأ بالوقت الذی هو فیه»؛ اول آن وقت که شخص در آن قرار گرفته نماز همان وقت را بخواند. بعد تعلیل مآورد، «فإنه
لایأمن الموت»؛ ممن است در همین وقت هم بمیرد «فیون قد ترک صلاة فریضة ف وقتٍ قد دخلت»؛ عمداً ی نماز و

فریضهای که وقتش داخل شده ترک کرده است.

بنابراین امام علیهالسلام مفرماید: «اول یبدأ بالوقت الذی هو فیه»؛ آن وقت که در آن هست نمازش مشود نماز حاضر، «ثم
یقض ما فاته الاول فالاول»؛ بعد آن نمازی که از او فوت شده «الاول فالاول»؛ یعن اول ظهر بعد عصر و بعد نماز سوم که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مغرب است. شاهد استدلال فقط همین ذیل است: «یقض ما فاته الاول فالاول» یا در بعض از نسخهها دارد «الاول فالاول»
فرق نمکند، این ذیل مدعای قائلین به وجوب ترتیب را اثبات مکند.

ی بحث که واقع شده این است که این «بالوقت الذی هو فیه» مراد وقت نماز عشاء است یا وقت نماز مغرب؟ چه چیزی اینجا
اراده شده؟ مرحوم خوئ مفرماید: اگر روی نسخه وسائل جلو بیائیم که دارد «ذکرها بعد العشاء الآخرة»، کلمه «بعد» باشد،

نتیجه این مشود که این «یبدأ بالوقت الذی هو فیه» مشود صلاة مغرب، ایشان مگوید بعد العشاء، بعد مگوید: «یبدأ» به آن
وقت که در آن هست که مربوط به نماز مغرب است؛ چون وقت نماز مغرب و عشاء مشترک است، نماز عشاء را خوانده تمام

شده و بعد یادش مآید که نماز مغربش قضا شده یا انجام نداده است.

لذا اگر بوئیم «ذکرها بعد العشاء الآخرة»؛ یعن نماز عشاء را خوانده و مغرب را نخوانده، «یبدأ بالوقت الذی»؛ یعن همان وقت
نماز مغرب، پس آن هم وقتش ادای است و مغرب را نخوانده و عشاء را خوانده یادش آمد که ظهر و عصر را نخوانده و مغرب

را هم نخوانده، امام علیهالسلام مفرماید: اول مغرب را بخواند و بعد مفرماید اشالش این مشود که اگر ما نسخه بعد را
گرفتیم و این وقت شد وقت نماز مغرب، فائت دو تا نماز مشود ی نماز ظهر و ی نماز عصر، الاول فالاول معنا ندارد!

دیدگاه محقق خوی

ایشان مفرماید: «الاول فالاول» یا «الاول فالاول» جای است که لااقل سه تا مطرح باشد، اما جای که دوچیز مطرح است
الاول فالاول ندارد، به بیان که ما عرض مکنیم فالاول جای است که خود فالاول سایری داشته باشد، جای که فقط دو چیز

است روی این بیان که اگر گفتیم بعد العشاء است؛ یعن نماز عشاء را خوانده، سه تا نماز نخوانده و طبعاً وقت که موجود است
وقت نماز مغرب است، پس فائت در وقت مشود ظهرین، گویا مخواهند بویند بین المتأخرین و المتقدمین در اینه در آنچه

که در اداءش ترتیب معتبر است در قضایش هم ترتیب معتبر است اختلاف نیست.

اما مفرمایند همین اشال که «الاول فالاول» معنا ندارد سبب مشود بوئیم نسخه صاحب وسائل غلط است و آن نسخه
صحیحه «عند العشاء الآخرة» است؛ یعن «ذکرها عند العشاء الآخرة». اگر اینطور شد نتیجه این مشود که «یبدأ بالوقت»؛

یعن همین وقت نماز عشاء، در نتیجه فائت مشود سه تا صلاة، ظهرین و مغرب، «الاول فالاول» هم درست مشود.

بنابراین بحث در این است که اگر این نسخه را گرفتیم که «عند العشاء الآخرة»، بعد مگوئیم «یبدأ بالوقت» وقت را هم عشاء
گرفتیم، این ی اشال بزرگتری دارد و آن این است که لازم مآید تقدیم نماز عشاء بر نماز مغرب اختیاراً ف وسعة الوقت،

هنوز وقت هم موجود است. ی زمان هست که مگوئیم چهار رکعت به آخر وقت مانده و برای مغرب وقت نیست که فقط باید
نماز عشاء را بخواند چون مانع ندارد و ضیق الوقت است.

اما اگر آمدیم «یبدأ بالوقت» را به وقت عشاء معنا کردیم و طبق مبنای خود امامیه یعن کثیری از امامیه که مگویند وقت
العشائین مشترک است تا اذان صبح به این معناست که امام مفرماید: «یبدأ بالعشاء قبل المغرب اختیاراً ف سعة الوقت»، در
حال که خود قائل به ترتیب هم چنین حرف را نمزند و ملتزم به چنین معنای نیست. عجیب این است که مرحوم خوئ به این

اشال اشارهای نفرمودند که شما اگر یبدأ بالوقت را به عشاء معنا کردید فرض این است که هنوز نماز مغرب را نخوانده، بوئیم
اول عشاء بخواند و بعد مغرب، این اختیاراً با مبان امامیه سازگاری ندارد.

اشالات محقق خوی بر استدلال به روایت



محقق خوئ وقت این احتمال دوم را مدهند که نسخه صحیح نسخه معتبر است که عند العشاء الآخرة است، مفرمایند «مع
ذل کله فالاستدلال بالروایة غیر تام»؛ زیرا اولا، اشال سندی بر روایت وارد است. ثانیاً، «فلأنها إنما تنطبق عل مذهب العامه

و بعض القدما من اصحابنا من القول لتضییق وقت المغرب و انتهائه بغیبوبة الشفق الت ه مبدأ وقت صلاة العشاء»؛ اگر
گفتیم وقت نماز مغرب همان غیبوبة الشفق است در ناحیه مشرق و شفق تا مادام که هنوز باق است وقت نماز مغرب است،

زمان که غیبوبة الشفق شد وقت نماز عشاء شروع مشود، روی این مطلب این روایت درست است.[3]

مرحوم همدان نیز در مصباح الفقیه مفرماید: این روایت تقیهای است، علت اینه امام تصریح نمکند «یبدأ بالوقت الذی هو
فیه»، مفرماید: «فلا یبعد أن یون العدول عن تسمیة الفریضة الحاضرة»؛ چرا کلمه مغرب را نیاورده امام؟ «الت ارید الابتداء

آید «و الا لما صحوئیم روی مبنای عامه صحیح در مقوله یبدأ بالوقت لأجل التقیه»؛ اگر ما روایت را اینطوری ب بها إل
توصیف صلاة المغرب بالفائتة عند العشاء، فعند المعروف من مذهب اصحابنا هو امتداد وقت المغرب و العشاء إل متّصف

اللیل بل إل الفرض کما هو صحیح» که ی اختلاف است.

پس روی مذهب امامیه در هنام نماز عشاء هنوز وقت نماز مغرب هست و مشترک است، البته روی این فرض که «عند العشاء
الآخرة» را بوئیم در همین وقت عشاء است، بعد بوئیم وقت عشاء و مغرب هم مشترک است، اما اگر کس گفت که «عند
العشاء الآخرة»؛ یعن آخرین وقت عشاء که اگر آخرین وقت عشاء باشد روی مذهب امامیه هم نماز مغرب فوت شده و این

احتمال در این روایت بعید نیست.

جمعبندی بحث

در اینجا سه احتمال وجود دارد:

1. اگر «ذکرها عند العشاء الآخرة» را به چهار رکعت آخر زدیم، «یبدأ بالوقت» مشود عشاء، «فإنه لا یأمن الموت» هم تعبیر
صحیح مشود امام علیهالسلام مفرماید: اول عشاء را بخوان و سه تای دیر را «الاول فالاول»، پس اگر این عند العشاء

الآخرة را به قسمت آخر زده، این اشال محقق خوئ و احتمال که مرحوم همدان داده که اینجا مسئله تقیه باشد اصلا پیش
نمآید، روی مبنای امامیه آن چهار رکعت آخر مختص به عشا است.

2.     اگر گفتیم «عند العشاء الآخرة» یعن وقت نماز مغرب و عشاء، وقت وقت نماز مغرب و عشاء شد «یبدأ بالوقت» را
مگوئیم مراد عشاء است، اشالش این است که لازم مآید تقدیم عشاء بر مغرب اختیاراً و این را هم قائل نیستیم.

3. اگر بوئیم یبدأ بالوقت یعن وقت مختص عشاء، یعن وقت مغرب تمام شده و غیبوبت شفق شده و از آن زمان تا نصف
شب زمان مختص عشاء مشود و این روی مذهب عامه سازگاری دارد، این مقدار هم روی مذهب عامه معنا پیدا مکند.

پس برای اینه اولا، مسئله تقیه در این روایت مطرح نباشد و ثانیاً، اضطراب در متن هم نداشته باشد، مگوئیم «عند العشاء
الآخرة» یعن همان چهار رکعت آخر. الآن کس هست که چهار رکعت وقت دارد و مگوئیم وقت مختص عشاء است. همچنین

«من ادرک» شامل اینجا نمشود، کس که چهار رکعت وقت دارد اختیاراً بوید من صبر مکنم ی رکعت استفاده مکنم!
محقق خوی مگوید از این انصراف مدهد.

به هر حال، در روایت «ذکرها عند العشاء الآخرة» را:



1. اگر همان چهار رکعت آخر بیریم، یا همان دو رکعت آخر یا ی رکعت آخر، که برای مغرب وقت نیست، «یبدأ بالوقت»
مشود وقت عشاء، «لا یأمن الموت» هم همین جا درست در مآید، پس همین مقدار را استفاده کند نماز حاضر را بخواند این

ی احتمال. روایت تقیه هم نمشود، اضطراب هم در متن ندارد، و «یقض ما فاته الاول فالاول» هم درست در مآید.

2. احتمال دوم «عند العشاء الآخرة»؛ یعن وقت مشترک بین المغرب و العشاء است، «یبدأ بالوقت» باز باید به عشاء معنا کند؛
فرماید عشاء را بر مغرب مقدم کند و این با مبانوئیم امام اختیاراً مچون فرض سائل این است که «یفوت المغرب»، ب

امامیه سازگاری ندارد، با مبان غیر امامیه هم سازگاری ندارد که اختیاراً کس عشاء را بر مغرب مقدم کند.

اشال صاحب مدارک العروه

ی از اشالات که در کتاب مدارک العروه آمده این است که «إن اطلاقه یقتض وجوب تقدیم العشاء عل المغرب ولو ف سعة
الوقت بقرینة قوله علیه السلام قد ترک صلاةً فریضة ف وقتٍ دخلت فیه و هو خلاف الاجماع»، روی فرض این است که ما این

«عند العشاء الآخرة» را وقت مشترک بیریم، «یبدأ بالوقت» هم به معنای عشاء بیان کنیم. ظاهر روایت «عند العشاء الآخرة»
یعن وقت که مختص عشاء است هر چه مخواهد باشد، امام مفرماید «یبدأ بالعشاء» و بعد هم آن سه تا را قضا کند.[4]

دیدگاه برگزیده

خلاصه مطلب این شد که «عند عشاء الآخرة» را:

أ. به وقت مختص عشاء بیریم و «یبدأ بالوقت» یعن عشاء، عبارت خیل واضح المعنا مشود و مشل ندارد.

ب.   اگر این را وقت مشترک گرفتیم، آن «یبدأ بالوقت» یعن وقت عشاء معنایش تقدیم العشاء عل المغرب مشود.

پ. اگر این «عند العشاء الآخرة» را وقت مختلف عشاء روی مبنای عامه گرفتیم، به این معناست که یبدأ بالعشاء مشود که این
وقت عشاء است و روایت تقیهای مشود.

پس اشال به مرحوم خوئ این است که روایت را اگر به احتمال اول از این سه احتمال معنا کنیم نه تقیه لازم مآید و نه خلاف
ضرورت و اجماع لازم مآید و ی معنای خیل روشن دارد. به نظرم معنای روایت از حیث معنا اشال ندارد. پس ما این

روایت را هم سنداً پذیرفتیم و هم دلالتاً.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج، ص: 35.
[2] . التهذيب 2- 352- 1462؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 257، ح 10578- 5.

[3] . «و لنّه مع ذلك كلّه فالاستدلال بالرواية غير تام. أما أو: فلأنّها إنّما تنطبق عل مذهب العامة و بعض القدماء من أصحابنا
من القول بتضييق وقت المغرب و انتهائه بغيبوبة الشفق الت ه مبدأ وقت صلاة العشاء، و إ لما صح توصيف صلاة المغرب
بالفائتة عند العشاء فانّ المعروف من مذهب أصحابنا هو امتداد وقت المغرب و العشاء إل منتصف الليل، بل إل الفجر كما هو

الصحيح و إن كان آثماً ف التأخير. و عل هذا فلا تون المغرب حين تذكره و هو عند العشاء فائتة، فيف يسوغ و الحال هذه



البدأة بصلاة العشاء ثم الإتيان بصلاة المغرب مع اعتبار الترتيب بينهما؟ و هل هذا إ الإخلال بالترتيب عامداً؟ فلا جرم تطرح
الرواية لمخالفتها للمذهب. و ثانياً: أنّها ضعيفة السند بالإرسال، و قد ذكرنا آنفاً أنّ المحقّق (قدس سره) بالظن القوي يرويها بهذا

الإسناد، و عل فرض أن يون لها سند آخر عنده فهو مجهول. فالرواية مرسلة عل كل حال، و لا تصلح للاستدلال.» موسوعة
الإمام الخوئ؛ ج، ص: 139.

[4] . مدارك العروة (للإشتهاردي)، ج، ص: 252.


