
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 83 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما النصوص، فروایتا ابن یقطین و ابن عمار مشتملتان عل لفظ «البیع»، المراد به المبیع الذی یطلق قبل البیع عل العین
«.كما لا یخف ،ّلال إطلاقه عل المعرضة للبیع، و لا مناسبة ف

استدلال به روایات برای اثبات شرط تعین مبیع

بحث در این بود که آیا خیار تأخیر به معاملهای که مبیع در آن معین خارج باشد اختصاص دارد و یا اعم است و در معاملهای
که مبیع کل در ذمه است هم جریان دارد؟ مرحوم شیخ(ره) نظرشان همان قول اول است که خیار تأخیر در معاملهای است که

مبیع معین خارج باشد.

لفظ بیع در دو روایت ابن عمار و ابن یقطین

ایشان فرموده: وقت ادلهی خیار تأخیر را بررس کنیم، به همین نتیجه مرسیم. إجماعات و قاعدهی لاضرر را بررس کردیم و
روایات باق مانده است، که مجموعاً برای خیار تأخیر چهار روایت بیان شده، دو مورد از این روایتها، روایت ابن عمار و ابن

یقطین بود، در آن لفظ بیع آمده بود، که بیع را معنا کردیم که به معنای مبیع است.

حال مرحوم شیخ(ره) ادعا کرده که اگر به چیزی قبل از بیع عنوان مبیع إطلاق کردند، یعن عین است که قبل از بیع در معرض
بیع قرار گرفته و این ظهور در عین معین خارج دارد.

به عبارت دیر قبل از آنه بیع نسبت به کل واقع بشود، در معرض بیع قرار نمگیرد و آنچه که در معرض بیع قرار مگیرد
عین معین خارج است، بنابراین مرحوم شیخ(ره) از این دو روایت استفاده کردهاند که مبیع ظهور در عین معین خارج دارد.

دو قرینه در روایت زراره

روایت دیر روایت زراره هست، که در آن هم دو قرینه وجود دارد بر اینه مراد از مبیع عین معین خارج است؛ ی لفظ متاع
است، که در روایت آمده، «من إشتری الرجل؟ یشتری من الرجل المتاع»، که لفظ متاع ظهور در عین معین خارج دارد و متاع

را بر کل ف ذمه إطلاق نمکنند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قرینهی دوم این است که سائل به امام(علیه السلام) عرض کرده که مردی متاع را مخرد، «و یدعه عنده»، و این متاع را در
نزد بایع رها مکند، که این فقط در مبیع معین خارج معنا دارد و در کل معنا ندارد.

استظهاری در روایت اب بر بن عیاش

بعد فرموده: تنها در بین این روایات چهار گانه، ی روایت داریم و آن هم روایت اب بر بن عیاش است که در آن روایت آمده
«من إشتری شیئاً» که کلمهی شء دارد، که إطلاقش هم مبیع معین خارج و هم کل در ذمه را شامل مشود.

اما مرحوم شیخ(ره) در اینجا هم استظهاری کرده و فرموده: گرچه به حسب وضع لغوی، کلمهی شء إطلاق دارد، اما در اینجا
ظهور در عین معین خارج دارد، برای اینه در جای که انسان ی شء کل را مخرد، نمگویند که: «إشتری شیئاً»، بله

«إشتری شیئاً» یعن جای که چیزی دستیرش شود و بالفعل گیرش آمده باشد.

اشال بر این استظهار

بعد شیخ(ره) توضیح داده و فرموده: در ذهن کس نیاید که کل در ضمن فرد در عالم خارج موجود است، لذا اگر کس شیئ را
بخرد، کلاش هم در ضمن این فردش در عالم خارج موجود است، برای اینه این حرف، حرف درست نیست و مسئلهی کل در

ذمه در ما نحن فیه، با مسئلهی کل طبیع که در منطق خواندیم، که «الحق أن الل الطبیع موجود بوجود أفراده»، فرق دارد
و بین کل در باب معاملات با کل در باب منطق تفاوت است.

کل که انسان ی در باب معاملات، وقت از افرادش موجود است، اما کل در منطق، در عالم خارج در ضمن وجود ی کل
را مخرد، ممن است که این کل اصلا در عالم خارج قراری نداشته باشد، مثلا ی تن گندم را مفروشند، گندم که هنوز

محصولش به بار نیامده و فرض مکنیم که در هیچ جای دنیا، در این زمان و در این روز معامله گندم وجود ندارد، اما ی تن
گندم را مفروشیم.

بنابراین در کل در باب معاملات، مشود که حت هیچ فردی از آن در عالم خارج موجود نباشد و معدوم باشد، بنابراین بین این
کل و آن کل فرق است.

ه خود ذمه یکنند، توضیح بیشتر اینامر اعتباری است، که عقلا و عرف اعتبار م در باب معاملات ی ایشان فرموده: کل
امر اعتباری شرع و عقلای است، مثلا مگوییم: فلان صد تومان بر ذمهاش است، که به کل در ذمه به اصطلاح مگویند:
اعتبار در ضمن اعتبار، یعن عقلا ذمه را اعتبار مکنند و به منزله ظرف قراغر مدهند، بعد در همین ظرف اموری را اعتبار

مکنند، که ی از چیزهای که در آن اعتبار مکنند، کل است و با این امر اعتباری معاملهی املاک و أموال را انجام مدهند.

همان طور که اموال در عالم خارج موجود است، مثلا مگویم که: من ده تا قالیچهی فرش دارم، مگویم که: ده هزار تومان هم
به نحو کل در ذمهی زید طلب دارم، که عقلاء با این ده هزار تومان کل در ذمهی زید، معاملهی مال مکنند، یعن به نظر مال به

آن ناه مکنند، لذا گاه اوقات آن را اسقاط مکنیم و گاه اوقات هم آن را در مقابل چیز دیری مفروشیم و طرف معامله
قرار مدهیم.



نقد و بررس این اشال

حال گویا کس به مرحوم شیخ(ره) اشال کرده، که اگر کل در باب معاملات به این معنا باشد، که با آن معاملهی مال م‌کنند،
پس «من إشتری شیئاً»، کل این چنین را هم باید شامل شود، که شیخ(ره) در جواب فرموده: بله اینه عقلاء نظر مال به این

وییم که: این عدم است و هیچتوانیم بء را اطلاق کنیم و نمدر ذمه هم، لفظ ش کنند، إقتضاء دارد که به این کلم کل
نیست و نتیجه مگیریم که دایره کلمهی شء توسعه دارد، که هم عین معین خارج و هم کل را مگیرد، لن اگر بخواهد در

خصوص عین معین خارج استعمال شود، احتیاج به قرینه ندارد.

شیخ این ادعا را کرده و فرموده: کلمهی شء، ولو اینه إطلاقش شامل کل هم مشود، ولن اگر بخواهد در خصوص عین
معین خارج استعمال شود، احتیاج به قرینه ندارد.

دو تشبیه برای این استظهار

بعد شیخ(ره) دو تشبیه بیان کردهاند؛ ی تشبیه به مجاز مشهور کردهاند، که مجاز مشهور یعن لفظ در اثر کثرت إستعمال در
معنای مجازی، به حدی رسیده که دیر استعمالش در معنای مجازی نیاز به قرینهی صارفه ندارد.

تشبیه دوم این است که اگر مطلق انصراف به بعض از افراد دارد، این انصراف به حدی است که اگر بخواهیم این مطلق را در
خصوص آن بعض افراد استعمال کنیم، نیاز به قرینه ندارد.

ما نحن فیه هم همین طور است و کلمهی شء، ولو به نحو مطلق است و شامل هم کل و هم عین معین خارج مشود، اما به
حدی است که اگر بخواهد در خصوص عین معین خارج استعمال شود، نیاز به قرینه ندارد، که همین مقدار برای ما کفایت

مکند که بوییم: لفظ شء در این روایت در خصوص عین معین خارج است و قرینه هم نیاز ندارد و ادعای ما ثابت مشود.

البته در اینجا مرحوم شیخ(ره) عبارت دارند که مقداری دقیق است، که این را در تطبیق توضیح مدهیم.

نتیجه بحث

پس نتیجه این شد که از إجماعات و قاعدهی لاضرر و روایات استفاده کردیم که خیار تأخیر در مورد مبیع کل جریان ندارد،
بله خیار تأخیر در خصوص معاملهای است که مبیع آن عین معین خارج باشد.

ه در خیار تأخیر فرقاز فقهاء به ظاهر اکثر نسبت دادهاند که أکثر فقهاء قائل به تعمیمند و قائلاند به این اما فرموده: بعض
.باشد و یا کل کند که مبیع عین معین خارجنم

مرحوم شیخ فرموده: اگر کس در عبارات اکثر فقهاء تأمل کند، استفاده مکند که فقهاء هم همین حرف ما را مزنند، که
اختصاص به شء معین خارج دارد.

ایشان فرموده: اصلا این نسبت که به اکثر فقهاء دادهاند، ی معارض مهم دارد که اصلا اکثر فقهاء متعرض این مسئله
نشدهاند، که آیا در خیار تأخیر باید مبیع عین معین خارج باشد، یا اگر کل هم باشد، خیار تأخیر در آن جریان دارد.



وقت که اکثر فقهاء تعرض نردهاند، از کجا م‌توانیم این مسئله را استفاده کنیم، تنها مرحوم شهید(ره) در کتاب دروس به تبع
شیخ طوس چنین مسئلهای را مطرح کرده که آن را هم مرحوم شیخ(ره) بیان کردهاند.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) مخواهیم بوییم که: این نسبت معارض دارد، برای اینه این بحث را اصلا مطرح نردهاند که آیا
خیار تأخیر در خصوص عین معین خارج است و یا در اعم است، تا بیاییم از عباراتشان اعم را استفاده کنیم.

تطبیق عبارت

«و أما النصوص، فروایتا ابن یقطین و ابن عمار مشتملتان عل لفظ «البیع»»، اما نصوص این دو روایت إبن یقطین و ابن
عمار است، که مشتمل بر لفظ بیع است، «المراد به المبیع الذی یطلق قبل البیع عل العین المعرضة للبیع»، که گفتیم مراد از

این بیع مبیع است، که قبل از بیع بر عین در معرض بیع إطلاق مشود.

«و لا مناسبة ف إطلاقه عل اللّ، كما لا یخف.»، بنابراین کل که اصلا در معرض نیست، برای اینه قابل عرضه نیست، و لذا
بر آن مبیع اطلاق نمشود.

در جای که معاملهی کل مشود، مثلا کس مآید ده کیلو گندم کل را از بایع مخرد، حال بعد از بیع سؤال مکنیم که آیا
این معامله مبیع دارد یا نه؟ مفرماید: دارد و مبیع همان کل است، اما شیخ(ره) این را هم قبول دارد و مفرماید: بله اما در

اینجا کل بعد از بیع عنوان مبیع را پیدا کرده، اما در این دو روایت کلمه مبیع قبل از بیع استعمال شده، لذا ظهور در عین
خارج دارد.

«و روایة زرارة ظاهرةٌ أیضاً ف الشخص من جهة لفظ «المتاع» و قوله: «یدعه عنده»»، روایت دیر روایت زراره بود، که آن
دارد؛ اول من جهت لفظ «المتاع»، که کلمهی متاع در عرف فقط در عین خارج هم از دو جهت ظهور در عین شخص

استعمال مشود و دوم جمله «یدعه عنده»، که مشتری این مبیع را در نزد بایع وامگذارد و رها مکند، در حال که کل قابل
واگذاشتن در نزد بایع نیست.

«فلم یبق إ قوله(علیه السلام) ف روایة أب بر بن عیاش: «من اشترى شیئاً»»، تنها روایت اب بر بن عیاش باق مماند، که
امام(علیه السلام) فرمودند: «من إشتری شیئاً»، که مطلق است، «فإنّ إطلاقه و إن شمل المعین و الل»، اما اطلاقش اگرچه

شامل معین و کل مشود، که شء هم بر معین و هم بر کل إطلاق مشود، «إ أنّ الظاهر من لفظ «الشء» الموجود
الخارج»، ول ظاهر از لفظ شء همان موجود خارج است«كما ف قول القائل: «اشتریت شیئاً».»، همان گونه که «إشتریت

شیئاً» را در جای مگویند که چیزی دستش آمده باشد و در اختیارش قرار داده شده باشد، اما در جای که کل را مخرد،
دیر نمگویند: «إشتریت شیئاً».

«و اللّ المبیع لیس موجوداً خارجیاً»، اگر مبیع در معامله کل باشد، این موجود خارج نیست تا بویید که: چطور کل در
عالم خارج موجود نیست، در حال که در فلسفه و منطق خواندیم که کل در عالم خارج، به وجود إفرادش موجود است، که

شیخ(ره) فرموده: «إذ لیس المراد من اللّ هنا اللّ الطبیع الموجود ف الخارج»، مراد از کل در اینجا آن کل طبیع موجود
در خارج، که به وجود افرادش وجود دارد نیست، «لأنّ المبیع قد یون معدوماً عند العقد»، برای اینه مبیع گاه اوقات در
هنام عقد نیست و معدوم است، در عالم خارج فرق ندارد که ده کیلو گندم را مفروشد، در هنام عقد این گندم در عالم

خارج وجود ندارد و یا اگر هم موجود است، بعض از افرادش است، که این بایع مال آن بعض نیست، «و الموجود منه قد لا
یمله البائع المملّك له»، و بایع گاه اوقات موجود از آن کل را هم مال نیست، تا اینه تملی کند.



پس کل در اینجا با کل در منطق فرق دارد، «بل هو أمر اعتباری یعامل العرف و الشرع معه معاملةَ الأملاك»، مراد از کل در
اینجا امر اعتباری است، که در عرف و شرع با کل معاملهی مل و مال مشود، یعن آن را هم اعتبار مکنند که مل انسان

است.

اگر کل را این گونه معنا کنیم، حت اگر گفتیم که: شی إطلاق دارد و شامل کل و عین موجود در خارج مشود، باز باید
کلمهی شء شامل آن بشود، «و هذه المعاملة و إن اقتضت صحة إطلاق لفظ «الشء» علیه أو عل ما یعمه»، یعن اینه گفتیم:

«یعامل معه معاملة الأملاک»، وقت چیزی عنوان مل دارد، باید بتوانیم کلمهی شء را بر آن إطلاق کنیم، «إ أنّه لیس بحیث لو
ارید من اللفظ خصوص ما عداه من الموجودالخارج الشخص احتیج إل قرینة عل التقیید»، اما به گونهای نیست که اگر از

لفظ شء خصوص ما أدای کل، که همان موجود خارج شخص است اراده شود، احتیاج به قرینه بر تقیید پیدا کند.

«فهو نظیر المجاز المشهور و المطلق المنصرف إل بعض أفراده انصرافاً لا یحوج إرادة المطلق إل القرینة.»، یعن این لفظ
شء نظیر مجاز مشهور است، یعن لفظ که در معنای مجازی آن قدر استعمال مشود، که دیر برای استعمالش در معنای

مجازی نیازی به قرینهی صارفه نداریم و یا نظیر مطلق است که انصراف به بعض از افراد دارد، انصراف که برای اراده
نمودن مطلق، آن را محتاج به قرینه نمکند.

در اینجا مرحوم ایروان(ره) در حاشیه فرموده: احسن این است که کلمهی مطلق را در اینجا به مقید تبدیل کند، چون بحث ما
در این است که اگر لفظ به حسب وضع اول مطلق است و بوییم: انصراف در بعض از افراد دارد، دیر در استعمالش در
بعض از افراد احتیاج به قرینه ندارد، پس باید بوییم: «لایحوج ارادة المقید»، که مقید همان استعمال در بعض افراد است، که

این احتیاج به قرینه ندارد.

بیان دوم در اینجا بیان مرحوم شهیدی(ره) است که فرموده: این عبارت «فهو نظیر المجاز المشهور و المطلق المنصرف» برای
آن عبارت است که «و إن اقتضت صحة إطلاق لفظ «الشء» علیه أو عل ما یعمه»، که در آنجا مرحوم شیخ(ره) با «أو» آورد
و فرمود» «و هذه المعامله و إن اقتضت صحة إطلاق لفظ «الشء» علیه»، یعن بر خصوص کل، «أو عل ما یعمه»، یعن بر

مطلق، اعم از کل و عین معین خارج، که در آنجا دو مطلب را آورد، که تنظیر اول مال اول و دوم مال دوم است، که
البته این بیان است که ما عرض مکنیم، اما مرحوم شهیدی(ره) تصریح نرده و از مجموع عباراتشان این استفاده مشود.

اما این حرف عل الظاهر خیل با عبارت مرحوم شیخ(ره) سازگاری ندارد و این دو تنظیر برای این مطلب است که اگر به
حسب وضع اول گفتیم: لفظ شء إطلاق دارد، اما بخواهیم در این روایات از کلمهی شی خصوص معین خارج را اراده

کنیم، طوری است که نیاز به قرینه ندارد، که برای عدم احتیاج به قرینه تنظیر آورده و فرموده: دو مورد داریم که لفظ را در غیر
معنای موضوع له استعمال مکنیم، اما استعمالش در غیر معنای موضوع له نیاز به قرینه ندارد؛ ی در مجاز مشهور، که لفظ

در اثر کثرت استعمال به حدی مرسد، که دیر نیازی به قرینهی صارفه ندارد.

دوم هم در مطلق است که انصراف به بعض از افراد دارد، انصراف که ارادهی مطلق را محتاج به قرینه نمکند، حالا صرف
نظر از آن فرمایش مرحوم ایروان(ره) که فرموده: بهتر این بود که به جای مطلق مقید بوید، که آن هم نیازی نیست، چون

شیخ(ره) در مقام تشبیه است و فرموده: اگر مطلق انصراف به بعض از افراد داشته باشد، به طوری که کثیراً ما در بعض از
افرادش استعمال مشود، دیر باز هم طوری نیست که خود مطلق نیاز به قرینه داشته باشد.

در نتیجه اینقید احترازی است، یعن در این مطلق نقل یا اشتراک لفظ محقق نشده باشد، که اگر نقل یا اشتراک محقق شده
باشد، به حدی مرسد که آن معنای مطلقش نیاز به قرینه پیدا مکند.



پس وجه شبه همین بود که عرض کردیم که استعمال در بعض افراد نیاز به قرینه ندارد، بنابراین شیخ(ره) در اینجا فرموده:
بعض گفتهاند که: استعمال در بعض افراد نیاز به قرینه دارد و ش مکنیم که آیا قرینه وجود دارد یا نه؟ اصل عدم قرینه

است، که بعض از این اصل عدم قرینه جواب دادهاند، که شیخ(ره) فرموده: دیر مجال برای این حرفها باق نمماند و در
اینجا نیازی به قرینه نداریم، تا هنام ش در قرینه بوییم که: اصل عدم القرینه است.

«فلا یمن هنا دفع احتمال إرادة خصوص الموجود الخارج بأصالة عدم القرینة»، یعن «لا مجال هنا»، یعن برای دفع احتمال
اراده خصوص موجود خارج به أصالت عدم قرینه مجال نیست.

ن»، که در اینجا این سه مطلب باید روشن شود؛ احتمال این است که بعضلایم» دفع و ی احتمال است، ی در اینجا ی
گفتهاند: اگر کس ارادهی عین معین خارج را احتمال داد، این احتمال را به اصالة عدم القرینه دفع مکنیم، که این متعلق به

دفع است، که گفتهاند: اگر بخواهد خصوص عین خارج اراده شود، قرینه لازم است و ش مکنیم که آیا قرینه وجود دارد یا
نه؟ اصل عدم قرینه است پس احتمال و دفع روشن شد، حال شیخ(ره) فرموده: دیر مجال برای این حرفها باق نمماند،

چون روشن کردیم که این نظیر مجاز مشهور است، که اگر بخواهد در بعض افراد استعمال شود، نیازی به قرینه ندارد.

در باب مجاز مشهور این مطلب را دارند که لفظ به حدی مرسد که در معنای مجازی نیاز به قرینهی صارفه ندارد، اما قرینهی
معینه لازم دارد، بنابراین در اینجا باید اینطور بوییم و چه بسا شیخ(ره) هم مورد نظرشان این باشد که در اینجا مسئله از باب

إجمال مشود، که وقت هم برای معنای حقیق و هم برای معنای مجاز مشهور نیاز به قرینهی معینه داریم، اگر قرینهی معینه در
کار نبود، مسئله إجمال مشود، که در إجمال همیشه باید قدر میتقن گیری کنیم، که شیخ(ره) خواسته بفرماید: قدر میتقن عین

معین خارج است.

مرحوم شهیدی(ره) هم لب کلامش در بیان مراد شیخ(ره) به اینجا برمگردد که شیخ(ره) که فرموده: قرینه نمخواهد، مرادش
این است که این کلمهی شء هم عرض مشود، اگر بخواهد در مطلق استعمال بشود، یعن اعم از کل و عین خارج، قرینه
نمخواهد و اگر هم بخواهد در خصوص بعض افراد استعمال شود، باز هم قرینه نمخواهد، پس حال که در روایت استعمال

شده و نمدانیم که مراد کدام است؟ مجمل مشود و لذا باید قدر میتقنگیری کنیم و قدر میتقن همین خصوص بعض از افراد
خارج است، یعن خصوص عین معین خارج است.

«فافهم.»، این را اشاره بیریم به اینه انصاف این است که در اینجا به این حد نیست که مسئله از باب اجمال باشد، برای اینه
لفظ شی اطلاق دارد و إطلاقش هم مبیع کل را مگیرد و هم مبیع معین خارج را، لفظ شء مثل مجاز مشهور نیست، که برای

اینه بفهمیم متلم معنای حقیق را اراده کرده یا مجازی مشهور را، بوییم نیاز به قرینهی معینه است.

،«.ّلالمبیع ال أدلّة المسألة من النصوص و الإجماعات المنقولة و دلیل الضرر ما یجری ف ا ذكرنا: أن لیس ففقد ظهر مم»
پس ظاهر شد که در ادلهی مسئله از نصوص و اجماعات منقول و دلیل لاضرر، چیزی که در مبیع کل جریان پیدا کند نداریم،

«و ربما ینسب التعمیم إل ظاهر الأكثر»، بله چه بسا تعمیم به ظاهر اکثر نسبت داده شده است، «لعدم تقییدهم البیع
بالشخص.»، چون اکثر فقهاء مبیع را به بیع شخص مقید نردهاند.

شیخ(ره) از این مطلب جواب داده و فرموده: «و فیه: أنّ التأمل ف عباراتهم، مع الإنصاف یعط الاختصاص بالمعین»، جواب
اول این است با تأمل همراه با انصاف در عبارات فقهاء مفهمیم که مبیع اختصاص به معین دارد، «أو الشكّ ف التعمیم»، یا

لااقل ش در تعمیم داریم.



«مع أنّه معارض بعدم تصریح أحدٍ بون المسألة محل الخلاف من حیث التعمیم و التخصیص.»، جواب دوم این است که این
نسبت تعمیم معارض با عدم تصریحشان به این است که مسئله محل خلاف است، یعن اصلا متعرض این بحث نشدهاند که آیا

اختصاص به معین دارد و یا کل؟ که عدم تصریح أحدی به اینه مسئله از حیث تعمیم و تخصیص محل خلاف است.

«نعم إ الشهید ف الدروس»، بله مرحوم شهید(ره) در کتاب دروس تصریح کرده و فرموده: «حیث قال: «إنّ الشیخ(قدّس سره)
(ره) خیار تأخیر را مقید به شراع مبیع معین کرده است، «فإنّه ظاهرالمبسوط هذا الخیار بشراء المعین»»، شیخ طوس قید ف

ف عدم فهم هذا التقیید من كلمات باق الأصحاب»، که این تقیید یا این نقل که شهید(ره) کرده ظهور در این دارد که شهید(ره)
این قید را از کلمات باق اصحاب نفهمیده است، یعن اینه شهید(ره) فقط گفته: شیخ(ره) در کتاب مبسوط این قید را آورده،

ظهور در این دارد که برداشت و فهمش از بقیهی کلمات فقهاء این است که اختصاص به معین ندارد.

(سوال و پاسخ استاد محترم) در جواب اول این طور جواب مدهیم که ما باشیم و عبارات فقهاء، عبارات فقهاء که گفتهاند:
خیار تأخیر در معامله جریان دارد و به روایات استدلال کرده و مثالهای هم زدهاند، که شیخ فرموده: از مجموع این عبارات

استفادهی اختصاص مکنیم، اما جواب دوم فرموده: اصلا این نسبت تعمیم نسبت درست نیست، که در نتیجه نسبت
اختصاص هم نسبت درست نیست، که در جواب دوم شیخ(ره) خواسته فقط بوید که: این نسبت تعمیم معارض دارد و

معارضش این است که این چه نسبت است که شما مدهید، در حال که این مسئله را به عنوان مسئلهی محل نزاع فقهاء مطرح
نردهاند، که از مجموع این حرفها نتیجه این مشود که به ظاهر فقهاء نه متوانیم نسبت تعمیم و نه نسبت اختصاص بدهیم.

بعد مرحوم شیخ(ره) در رد کلام شهید(ره) فرموده: «لنّك عرفت أنّ الشیخ(قدّس سره) قد أخذ هذا التقیید ف مضمون روایات
أصحابنا.»، قبلا در آنجا که معاقد إجماع را بیان مکردیم، گفتیم که: این قید را که مبیع باید معین باشد، مرحوم شیخ(ره) از

مضمون روایات اصحاب امامیه اخذ کرد، پس نتیجه این مشود که شیخ طوس(ره) هم این را از همان روایات که فقهاء نقل
کردهاند، أخذ کرده و ایشان هم به همهی فقهاء نسبت داده است.

«و كیف كان، فالتأمل ف أدلّة المسألة و فتاوی الأصحاب یشرف الفقیه عل القطع باختصاص الحم بالمعین.»، به هر حال
تأمل در ادله مسئله و در فتاوای اصحاب فقیه را مشرف بر قطع مکند که خیار تأخیر اختصاص  به مبیع معین خارج دارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


