
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۳۰ بهمن ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 70 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
در پاسخ به اشالهای مطرح شده دربارهی ارادی بودن اراده، مرحوم میرداماد نظریهای ارائه مدهد که به طور خاص به

مسألهی تسلسل در اراده مپردازد. او معتقد است که در عالم واقع تنها ی شوق وجود دارد که اراده را به وجود مآورد و این
شوق بهصورت اجمال و وحدان است. او توضیح مدهد که عقل ممن است این اراده را تحلیل کند و آن را به ارادههای

متعدد تقسیم کند، اما این ارادهها صرفاً اعتباری هستند و واقعاً وجود ندارند. از این رو، تسلسل در این تحلیلها محل ندارد،
چراکه تسلسل تنها در امور وجودی و حقیق مطرح مشود و در مفاهیم اعتباری، چنین چیزی معقول نیست. میرداماد تفاوت

میان شوق اجمال و شوق تفصیل را توضیح مدهد: در ابتدا، فرد تنها به فعل توجه دارد و اراده بهطور اجمال وجود دارد. اما
وقت اراده بهطور مستقل مورد توجه قرار مگیرد، عقل آن را به ارادههای مختلف تحلیل مکند که این تجزیهها تنها اعتبارات
کند که تسلسل در این اعتبارات ذهنته تأکید مهستند و در واقعیت چنین تعددی در ارادهها وجود ندارد. او بر این ن ذهن

مستلزم هیچ استحالهای نیست. همچنین، میرداماد با استفاده از قیاس فلسف، نشان مدهد که در عالم خارج هیچگاه بنهایت
وجود ندارد، اما در ذهن انسان متوان بنهایت را تصور کرد. به همین ترتیب، تثر ارادهها در ذهن هیچ مشل ایجاد نمکند،

چراکه این امور صرفاً اعتباری هستند. در نهایت، میرداماد با تفی میان ارادههای واقع و اعتباری، توانسته است مسألهی
از آن، هیچ مانع و ذهن که تحلیلهای عقل اراده وجود دارد، در حال تسلسل را حل کند و ثابت کند که در عالم واقع تنها ی

ندارد و مستلزم هیچ امر محال نیست.

بررس نقد ملاصدرا بر نظریهی میرداماد در باب اراده
پس از تبیین نظریهی میرداماد در باب اراده و تحلیل آن، اکنون باید بررس کنیم که چه اشالات بر این دیدگاه وارد شده و آیا
این اشالات قابل پذیرش هستند یا خیر. این بحث، از یسو دارای ابعاد فلسف عمیق است و از سوی دیر، در فهم برخ از

آیات قرآن تأثیر دارد. بنابراین، تأمل در آن متواند زوایای جدیدی را در فهم رابطهی ارادهی انسان و اله روشن سازد. ی از
مهمترین اشالات که بر دیدگاه میرداماد وارد شده، از سوی ملاصدرا مطرح گردیده است. ملاصدرا که از شاگردان برجستهی
میرداماد است، به بررس و نقد نظریهی استادش پرداخته و سه اشال بر آن وارد کرده است. از میان این سه اشال، اشال

سوم از اهمیت ویژهای برخوردار است و شایستهی بررس دقیقتری است.

بیان اشال ملاصدرا
ملاصدرا در این اشال مگوید: اگر بخواهیم تمام ارادههای که انسان دارد را در نظر بیریم، باید مشخص کنیم که علت تحقق

این ارادهها چیست. او چنین بیان مکند:

فإن لنا أن نأخذ جميع الإرادات بحيث لا يشذ عنها شء منها و نطلب أن علتها أي شء ه فإن كانت إرادة أخرى لزم كون شء
واحد خارجا و داخلا ‐ بالنسبة إل شء واحد بعينه هو مجموع الإرادات و ذلك محال و إن كان شيئا آخر لزم الجبر ف الإرادة و

هذا هو الحق فليعول عليه ف دفع الإشال كما مر.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یعن ما تمام ارادههای ممن را در ی مجموعهی کامل در نظر مگیریم و سپس از این مجموعه مپرسیم که علت آن
چیست. در اینجا دو احتمال مطرح مشود:

1- اگر بوییم علت این ارادهها، ی ارادهی دیر از خود انسان است، تناقض ایجاد مشود؛ زیرا ما فرض کردیم که همهی
ارادهها را یجا در نظر گرفتهایم، اما حالا مگوییم که ی ارادهی دیر وجود دارد که علت همهی آنهاست. در این صورت،

این ارادهی جدید باید هم داخل این مجموعه باشد و هم خارج از آن، که محال است. به عبارت دیر، ی چیز نمتواند هم شامل
همهی ارادهها باشد و هم خارج از آنها قرار بیرد. بنابراین، این فرض منطق نیست.

2- اگر بوییم که علت این ارادهها ی امر دیری است، مثلا ارادهی خداوند، مستلزم جبر خواهد بود. به این معنا که اگر
رود و جبر در افعال انسانعلت تامهی ارادهی انسان است، در این صورت، اختیار انسان از بین م بپذیریم که ارادهی اله

حاکم مشود. زیرا در این حالت، ارادهی انسان هیچ استقلال از خود نخواهد داشت و صرفاً نتیجهی ارادهی اله خواهد بود،
به این معنا که اگر ارادهی اله را بهعنوان علت نهای تمام ارادههای انسان در نظر بیریم، آناه انسان دیر در اعمال خود

مختار نخواهد بود و افعال او از روی اجبار و بدون اختیار انجام خواهند شد.

دهد که اگر ارادههای انسان را در یکند. او نشان مجدی مواجه م ملاصدرا با این استدلال، نظریهی میرداماد را با چالش
مجموعه در نظر بیریم، نمتوان برای آنها علت در درون همان مجموعه پیدا کرد، زیرا این امر به تناقض منطق منجر

مشود. از سوی دیر، اگر علت آنها را بیرون از این مجموعه فرض کنیم، مستلزم پذیرش جبر خواهد بود که با اختیار انسان
در تضاد است. بنابراین، نقد ملاصدرا بر نظریهی میرداماد، تلاش است برای روشن کردن این نته که تبیین میرداماد دربارهی

اراده، نمتواند بهطور کامل از اشال جبر یا تناقض درونگروه فرار کند.

پاسخ به اشال ملاصدرا بر نظریهی میرداماد
پس از بررس اشال ملاصدرا بر دیدگاه میرداماد در باب اراده، اکنون باید بررس کنیم که آیا این اشال واقعاً بر نظریهی

میرداماد وارد است یا خیر. با توجه به توضیحات که دربارهی نظریهی میرداماد ارائه شد، به نظر مرسد که اشال ملاصدرا
مبتن بر ی برداشت ناقص از سخنان میرداماد است. در این بخش، به تحلیل این اشال و پاسخ آن خواهیم پرداخت.

1. عدم نقل کامل نظریهی میرداماد در اسفار
نخستین نتهای که باید به آن توجه کرد، این است که ملاصدرا در اسفار متن کامل کلام میرداماد را نیاورده است. متن دقیق و
کامل این نظریه را متوان در کتاب قبسات و ایقاظات یافت. با توجه به بیان میرداماد در این دو اثر، دیدگاه او در باب اراده و

مسئلهی تسلسل کاملا روشن مشود. بنابراین، به نظر مرسد که ملاصدرا در اسفار با اتا به نقل ناقص از سخنان استاد خود،
برداشت نادرست از آن ارائه داده است.

2. تحلیل عقلان اراده و عدم نیاز به علت
میرداماد بر این نته تأکید دارد که انسان هنام انجام ی فعل، تنها ی ارادهی واقع دارد. این اراده، همان چیزی است که

بهطور وجدان در نفس انسان حضور دارد. اما عقل متواند این ارادهی واحد را به چندین ارادهی متفاوت تحلیل کند. به بیان
دیر، عقل این اراده را به سطوح مانند ارادة الفعل، ارادة الارادة، ارادة ارادة الارادة و غیره تقسیم مکند. اما نتهی کلیدی در

نظریهی میرداماد این است که این ارادههای متثر، صرفاً تحلیلات ذهن و اعتباری هستند و واقعیت خارج ندارند.

ملاصدرا در اشال خود، این تحلیلهای عقل را همچون ارادههای واقع در نظر گرفته و سپس مپرسد که علت این ارادههای
متعددی که عقل آنها را تفی کرده، چیست؟ اگر ی ارادهی مستقل علت همهی آنها باشد، منجر به تناقض درون مشود؛

زیرا این اراده باید هم داخل مجموعهی ارادهها باشد و هم خارج از آن. اما اگر ارادهی اله علت آنها باشد، مستلزم جبر خواهد



و ازاینرو، اصلا ،اند و نه امور واقعاعتبارات ذهن ،روشن است: این تحلیلهای عقل ال کاملابود. پاسخ میرداماد به این اش
نیازی به علت ندارند. همانطور که عقل متواند "انسان" را به "حیوان ناطق" تحلیل کند، بدون اینه این تحلیل نیازی به علت

نیستند که بخواهند علت کند، اما این تحلیلها، امور مستقلداشته باشد، در اینجا نیز عقل اراده را به سطوح مختلف تقسیم م
داشته باشند.

3. اعتباری بودن تحلیل اراده و عدم وقوع تسلسل
دهد، صرفاً یال ملاصدرا، این است که تحلیل اراده به ارادههای متعددی که عقل انجام مر در پاسخ به اشدی تهی اساسن
اعتبار ذهن است و وجود خارج ندارد. میرداماد تصریح مکند که این اعتبارات تا جای ادامه میابند که اعتبارکننده آنها را

معتبر بداند، و هرگاه این اعتبار قطع شود، دیر وجود نخواهند داشت. او در ایقاظات مفرماید:

عقل متواند این حالت واحدهی اجمالیه (یعن همان شوق مؤکد) را تفصیل دهد، اما این تفصیل، صرفاً به سبب ترار التفات و
تضاعف اعتبار صورت مگیرد.[2]

به عبارت دیر، ارادههای متعددی که ملاصدرا به آنها اشاره مکند، صرفاً در عالم اعتبار وجود دارند و موضوع برای
تسلسل در میان آنها نیست. تسلسل تنها در امور واقع و وجودی ممن است، نه در تحلیلهای ذهن و اعتباری. به همین دلیل،

مسئلهی تسلسل که ملاصدرا مطرح مکند، در اینجا اصلا محل از اعراب ندارد.

و اعتبارات شرع میان اعتبارات عقل ی4. تف
توجه به این نته ضروری است که باید میان اعتبارات عقل و اعتبارات شرع تمایز قائل شویم. در اعتبارات شرع، احام و

قوانین از سوی شارع جعل مشوند و ماهیت اعتباری دارند. اما در بحث حاضر، ما با اعتبارات عقل مواجه هستیم. این
اعتبارات، همان تحلیلهای هستند که عقل برای فهم بهتر ی پدیده انجام مدهد. بنابراین، این اعتبارات به خودی خود هیچگونه

توانیم عنوان "رئیس" را برای شخصندارند و به همین دلیل، نیازی به علت نیز ندارند. همانطور که ما م واقعیت خارج
اعتبار کنیم و هر زمان که بخواهیم این اعتبار را برداریم، در اینجا نیز عقل متواند اراده را به لایههای مختلف تحلیل کند، اما این

تحلیلها، اموری مستقل و نیازمند به علت نیستند.

نتیجهگیری:
با توجه به این تحلیل، روشن مشود که اشال ملاصدرا بر میرداماد، بر اساس ی برداشت نادرست از نظریهی وی است.

میرداماد هرگز نفته است که ارادههای متعددی بهطور واقع در نفس انسان وجود دارند. بله او بر این باور است که انسان
تنها ی اراده دارد، اما عقل متواند این ارادهی واحد را به لایههای مختلف تحلیل کند. این تحلیل، صرفاً ی اعتبار ذهن است

و نیازی به علت ندارد. بنابراین، تسلسل که ملاصدرا مطرح مکند، تنها در صورت رخ مدهد که این تحلیلهای عقل را اموری
واقع فرض کنیم، درحالکه چنین برداشت با مبنای نظریهی میرداماد ناسازگار است. از این رو، با دقت در کلام میرداماد،

ال ملاصدرا وجود ندارد و نظریهی میرداماد همچنان در تبیین رابطهی ارادهی انسانبرای اش شود که هیچ مجالمشخص م
و اله، انسجام خود را حفظ مکند.

خمین ال ملاصدرا از دیدگاه حاج آقا مصطفنقد اش
در ادامهی بررس اشال ملاصدرا بر نظریهی میرداماد، مرحوم حاج آقا مصطف خمین (ره) در تحریرات خود به این مسئله
پرداخته و پاسخ به اشال ملاصدرا ارائه کرده است. وی بر این باور است که اشال ملاصدرا ناش از عدم درک صحیح از

حقیقت کلام میرداماد است. در اینجا، به تحلیل دیدگاه ایشان در این زمینه مپردازیم. ایشان مفرماید:

و كأنه قدس سره أخذ هذا التقرير مما قيل ف الاستدلال عل بطلان التسلسل: «من إثبات الغن بالذات بين السلسلة الفقراء غير



المتناهية» غفلة عن بطلان القياس، و أجنبية ما رامه السيد عما أفاده التلميذ كما عرفت، فلا تخلط ... .

فتحصل: أن السيد قدس سره ف مقام قطع التسلسل، بدعوى أن ف النّفس خزانة الإرادة، لا بمعن وجود الإرادات الطولية بالفعل،
حت يتوجه إليه إشال تلميذه، بل بمعن قوة خلافة للإرادة، أو ه نفس الإرادة إذا لوحظت بالنسبة إل الفعل الخارج، و تلك

القوة ‐ و ه الشوق الأكيد ‐ كافية ف حصول الإرادة إذا لوحظت الإرادة نفسها.[3]

رد دوگانهی ملاصدرا در علت ارادههای متعدد و تأکید بر وحدت شوق
ملاصدرا در اسفار اشال کرده بود که اگر تمام ارادههای عقلان را که میرداماد مطرح کرده است، یجا در نظر بیریم، این
مجموعه نیازمند علت است. حال این علت چیست؟ اگر علت آن ی ارادهی دیر از خود انسان باشد، لازم مآید که این اراده

هم داخل در مجموعهی ارادهها باشد و هم خارج از آن، که محال است. اما اگر علت آن ارادهی اله باشد، لازمهاش جبر در
افعال انسان خواهد بود. پاسخ حاج آقا مصطف خمین (ره) به این اشال چنین است که خود میرداماد علت این تحلیل عقل را
بیان کرده و آن را به "شوق موجود در نفس" نسبت داده است. بنابراین، علت اینه عقل ارادههای متعدد را اعتبار مکند، همان

شوق واحد در نفس است. در نتیجه، ملاصدرا بجهت به دنبال علت دیری برای این تحلیلها مگردد.

نتهی کلیدی در پاسخ حاج آقا مصطف خمین، همان نتهای است که میرداماد نیز بر آن تأکید داشت: هر انسان که فعل را
انجام مدهد، تنها ی شوق بیشتر ندارد. در عالم واقع، تنها ی شوق موجود است، و این شوق، منشأ اراده است. اما عقل

متواند اراده را به ارادههای مختلف تحلیل کند. اما این تحلیلها، اعتباریاند و ارادهی دوم واقع نداریم. اگر ما چندین شوق
واقع داشتیم، لازمهاش این بود که این شوقها بهطور مستقل در نفس وجود داشته باشند، که در آن صورت، تسلسل رخ مداد.

اما در حقیقت، ما تنها ی شوق واقع داریم، و بقیهی تحلیلها ساختهی ذهن هستند.

ملاصدرا در اشال خود بیان مکند که اگر مجموعهی این ارادههای متعدد علت داشته باشد، این علت ی از دو حالت را
خواهد داشت و حال آنه حاج آقا مصطف خمین (ره) تأکید مکند که این دوگانهی ملاصدرا اساساً از ابتدا غلط است، زیرا
خود میرداماد علت را مشخص کرده است: همان شوق واحد موجود در نفس. بنابراین، نیازی نیست که بوییم یا ی ارادهی

دیر باید علت باشد (که محال است) یا اینه علتش ارادهی اله است (که مستلزم جبر است). میرداماد بر این نته تأکید دارد
که تمام تحلیلهای عقلان، اعتبارات هستند که بر پایهی ی شوق واحد شل مگیرند.

و امور واقع تفاوت میان اعتبار عقل
ی از خطاهای ملاصدرا در اشالش این است که تحلیلهای عقل را بهعنوان اموری واقع در نظر گرفته است، درحالکه این

تحلیلها صرفاً اعتباری هستند. حاج آقا مصطف خمین بر این نته تأکید دارد که اگر این ارادههای متعدد، امور واقع بودند،
در آن صورت، تسلسل لازم مآمد. اما چون اینها تنها تحلیلهای عقل و اعتباری هستند، نیازی به علت واقع ندارند. این
همان اشتباه است که ملاصدرا مرتب شده و از اینرو، اشالش به نظریهی میرداماد وارد نیست. با توجه به تحلیلهای

از درک نادرست از مبان ال ملاصدرا بر میرداماد ناششود که اش(ره)، روشن م خمین ارائهشده توسط حاج آقا مصطف
نظریهی اوست.

نقد دیدگاه میرداماد از منظر امام خمین
در ادامهی بررس نظریهی میرداماد دربارهی اراده، امام خمین (ره) در رسالهی طلب و اراده نقدی اساس بر دیدگاه وی ارائه
کردهاند. اشال امام خمین (ره) در اصل، با همان روح اشال ملاصدرا همسو است، اما از لحاظ روش استدلال و نوع بیان،

تفاوتهای دارد که در اینجا به آن پرداخته مشود. ایشان مفرماید:

وأنت خبير بما فيه وف مقايساته؛ فإنّ الإرادة بما أنّها صفة موجودة حقيقية تحتاج إل علّة موجدة؛ إما إرادة اُخرى أو شء من



خارج، فيتسلسل أو يلزم الاضطرار والجبر. ولا يمن أن يقال: إنّ علّة تحقّق الإرادة نفس ذاتها بالضرورة، كما أنّ العلم بالغير أو
بذواتنا ليس معلولا لنفسه بل لأمر آخر. نعم، إذا لاحظنا علمنا بصورة، يون معلوماً بواسطة هذا اللحاظ وتنقطع اللحاظات

بتركها، وكذا ف اللزومات؛ فإنّ اللزوم أمر اعتباري إذا لوحظ طرفاً يعتبر لزوم آخر بينه وبين الموضوع وتنقطع بانقطاع الاعتبار،
وأما الإرادة المتعلّقة بالشء فلا تون اعتبارية وتابعة للحاظ.[4]

اشال اصل: آیا اراده ی امر اعتباری است یا واقع؟
ی از نقاط کلیدی در اشال امام خمین (ره) این است که اراده از حقایق واقع است، نه از اعتباریات. درحالکه میرداماد

معتقد است که عقل، ارادههای متعدد را بهصورت اعتباری تحلیل مکند و این تحلیلها با انقطاع اعتبارکننده (عقل) پایان
است و نه ی حقیقت واقع رد دربارهی اراده صحیح نیست؛ زیرا اراده ی(ره) معتقدند که این روی یابند، امام خمینم

مفهوم اعتباری. اراده، ی حقیقت خارج است که برای تحقق خود، به علت نیاز دارد. درحالکه امور اعتباری، تنها در حدّ
ذهن و مفهوم باق ممانند و نیازمند علت واقع نیستند. بنابراین، نمتوان اراده را همچون ی امر اعتباری دانست که با

انقطاع نظر عقل، از بین برود.

امام خمین (ره) این پرسش را مطرح مکنند که اگر میرداماد مگوید که ارادههای تحلیلشدهی عقلان، اعتباری هستند، آیا
ارادهی اصلای که در نفس وجود دارد نیز اعتباری است؟ پاسخ روشن است: خیر؛ زیرا این ارادهی اصل، منشأ وقوع فعل در
خارج مشود. حال، اگر این ارادهی اصل، امری واقع باشد، آناه نیاز به ی علت واقع دارد. اگر گفته شود که علت آن نیز

ی امر اعتباری است، این تناقض آشار خواهد بود؛ زیرا امر واقع نمتواند علتش ی امر اعتباری باشد.

میان اراده و شوق در نقد امام خمین یتف
ی دیر از نات که امام خمین (ره) بر آن تأکید دارند، تفی میان اراده و شوق است. درحالکه میرداماد معتقد است که

اراده همان شوق مؤکد است و هرگاه شوق به حد اکید برسد، تبدیل به اراده مشود، امام خمین (ره) این نظر را رد کرده و
استدلال مکنند که: مواردی وجود دارد که اراده هست، اما شوق وجود ندارد. این یعن اینه شوق نمتواند مقوم اراده باشد.
بهعبارتدیر، صرف داشتن شوق نسبت به ی فعل، لزوم بر ایجاد اراده ندارد. اگر اراده را به شوق تحویل ببریم، سؤال این

است که این شوق، ی امر واقع است یا اعتباری؟ اگر شوق نیز ی امر واقع باشد، باید برای آن ی علت واقع در نظر
گرفت. اما اگر شوق را هم اعتباری بدانیم، دیر نمتواند منشأ ایجاد ارادهی واقع شود و نمتواند علت فعل اختیاری باشد.

بنابراین، تفی میان اراده و شوق ضروری است و نمتوان اراده را صرفاً به شوق مؤکد تحویل داد.

این سخن، نقد اساس بر دیدگاه میرداماد محسوب مشود، زیرا میرداماد اراده را ی شوق مؤکد مداند که با تأکد و تراکم
است و نه ی کنند که این ارادهی موجود در نفس، امری واقع(ره) تصریح م شود. اما امام خمینشوق در نفس ایجاد م
اعتبار ذهن. اگر این اراده واقع است، پس علت واقع مخواهد، نه ی علت اعتباری. در اینجا، پاسخ میرداماد که مگوید

"ارادههای متعدد فقط اعتباریاند"، ناکارآمد است. زیرا مسئله این نیست که تحلیلهای عقلان به ارادههای متعدد منجر مشود یا
خیر، بله بحث اصل این است که حت اگر اراده را ی امر بسیط در نظر بیریم، باز هم باید علت برای آن در نظر گرفت. این

علت نمتواند ی امر اعتباری باشد، زیرا ی واقعیت خارج نمتواند علتش ی امر اعتباری باشد.

بنابراین، دیدگاه میرداماد که اراده را به شوق تحویل مبرد، از نظر فلسف نادرست است؛ زیرا نهتنها نمتواند علت واقع اراده
را توضیح دهد، بله منجر به پذیرش ی تسلسل مخف در تحلیل علیت مشود. این تحلیل نشان مدهد که امام خمین (ره)،

برخلاف میرداماد، بر این باور بودند که اراده، امری بسیط و واقع است و برای تحقق آن، علت واقع لازم است، نه تحلیلهای
.اعتباری عقلان

نقد حاج آقا مصطف خمین بر اشال امام خمین به نظریهی میرداماد



مرحوم حاج آقا مصطف خمین (ره) در تحریرات فالأصول به بررس اشال امام خمین (ره) بر نظریهی میرداماد دربارهی
اراده پرداخته و ضمن ارائهی دیدگاه خود، از موضع میرداماد دفاع کرده است.[5] ایشان مفرماید:

فهو غير وجيه، لأنه يقول: بأن إرادة الفعل معلولة الشوق، و إرادة إرادة الفعل معلولة الشوق المزبور، أو يقول: الشوق المزبور ه
إرادة الفعل، و سبب إرادة الإرادة و هذا، فلا يلزم كونها بلا علة، بل علتها الشوق. و إن كانت عبارته المحية عنه، لا تخلو عن

إيهام أن الأمر ‐ بحسب الواقع ‐ تابع الاعتبار، و لن لا بد من تنزيه جنابه عما يستظهر من كلامه بدوا.[6]

حاج آقا مصطف خمین (ره) در نقد اشال امام خمین (ره) بر نظریهی میرداماد چنین استدلال مکند که امام خمین (ره)
معتقد است اگر ارادهی انسان ی امر واقع است، باید برای آن ی علت واقع در نظر گرفت. از این رو، اگر گفته شود که

تواند در عالم خارج وجود داشته باشد. اما اگر گفته شود که ارادهی واقعوابسته است، پس نم این اراده صرفاً به تحلیل عقل
است، باید برای آن علت واقع یافت که در غیر این صورت، تحلیل عقلان کارآمد نخواهد بود.

حاج آقا مصطف خمین (ره) مگوید که میرداماد این مسئله را به گونهای حل کرده که نیازی به ارادهی دیری نباشد. او
تصریح مکند که طبق دیدگاه میرداماد، تمام ارادههای تحلیلشده توسط عقل، در نهایت به ی شوق بازمگردند و نیازی به

فرض ی علت خارج دیر برای آنها نیست. بنابراین، این پرسش که "علت این اراده چیست؟" بمورد است، زیرا خودِ شوق،
منشأ و علت تحقق اراده است.

امام خمین (ره) در نقد خود مگوید که اگر ارادهی انسان ی امر واقع باشد، پس باید علت واقع برای آن در نظر گرفت و
نمتوان آن را صرفاً به تحلیلهای عقلان و اعتباری فروکاست. اما حاج آقا مصطف خمین (ره) پاسخ مدهد که طبق دیدگاه
میرداماد، علت اراده، همان شوق واحدی است که در نفس وجود دارد. بنابراین، نیازی به فرض ی علت مستقل دیر نیست،

بله این شوق بهطور ذات منشأ تمام ارادههای تحلیلشدهی عقلان است. این اختلاف دیدگاه میان دو متفر بزرگ نشاندهندهی
عمق مباحث فلسف دربارهی اراده و اختیار است و تأمل در آنها، فهم بهتری از این مسئلهی بنیادین را برای پژوهشران

حوزهی فلسفه و عرفان فراهم مکند.

رفع ابهام از عبارتهای میرداماد
ی از نات مهم که حاج آقا مصطف خمین (ره) بر آن تأکید دارد، این است که عبارتهای میرداماد ممن است دچار ابهام

باشد، اما معنای صحیح آن همان است که او بیان مکند. او اذعان دارد که برخ از تعابیر میرداماد صراحت کاف ندارند و
ممن است موجب سوءتفاهم شوند. اما در نهایت، تفسیر صحیح این است که تمام ارادههای تحلیلشدهی عقلان، به ی شوق

بازمگردند و شوق بهتنهای علت کاف برای اراده است.

نقد حاج آقا مصطف بر نظریهی میرداماد و بررس اشال تسلسل در اراده
پس از بررس اشالات ملاصدرا و امام خمین (ره) بر نظریهی میرداماد و نشان دادن ناتمام بودن این انتقادات، حاج آقا

مصطف خمین (ره) خود اشال اساس بر نظریهی میرداماد وارد مکند. این اشال بهطور مستقیم بر مسئلهی اراده، شوق و
اختیاری بودن افعال انسان متمرکز است. در این بخش، ابتدا اشال وی را توضیح داده و سپس بررس خواهیم کرد که آیا

نظریهی میرداماد توانای پاسخگوی به آن را دارد یا خیر. حاج آقا مصطف مفرماید:

و يتوجه إليه أولا: أن الحالة الشوقية و الهيجان المتأكد، ممنوعة ف كثير من الإرادات، كما مر ، فإن الإرادة تحصل ف أفق النّفس
لدرك العقل توقف الفرار من الموت عل قطع الأعضاء، من غير وجود تلك الحالة حت تون ه صندوق الإرادة، كلما شاءت
النّفس أخرجت منها إرادة. فأنه قدس سره قطع السلسلة، بأن الإرادة الاختيارية، ليست معلولة الإرادة المتقدمة عليها إلا بهذا

المعن، أي أن الشوق الّذي أورث الإرادة ف الفرض الأول، هو السبب لتحقق إرادة الإرادة ف الفرض الثان، و هذا ... .



و يتوجه إليه ثانيا: أن قطع السلسلة بذلك، لا يستلزم رفع الشبهة، لأنه إذا كانت الإرادة حاصلة قهرا و بالطبع، تون النّفس فاعلة
بالطبع بالنسبة إليها. و إن كانت حاصلة بالاختيار، فلا بد من إرادة، و الشوق المزبور إما هو نفس الإرادة، فيلزم عدم اختيارية

الفعل، لأنها غير اختيارية و ميل طبيع، و إما هو سبب الإرادة، فيون المعلول ‐ و ه الإرادة ‐ حاصلا ف النّفس بلا اختيار،
فيون الفعل بلا اختيار، فما هو المهم ف الشك و الشبهة المزبورة، مغفول عنه ف كلامه ... .

فتحصل: أن ما أورده عليه العلمان ‐ عف عنهما ‐ ف غير محله، و كلام السيد قابل للتأويل بالوجه القريب، و لنه مع ذلك غير
صحيح، لما عرفت منا، فلاحظ و تدبر جيدا ... .

و الّذي يتوجه إليه: أن بذلك ينقطع السلسلة، إلا أن تلك القوة أولا: ممنوعة. و ثانيا: التسلسل الّذي يلزم لا يون قابلا للدفع، لأن ما
هو المقصود من «التسلسل» هو أن وصف الاختيار للفعل الاختياري، موقوف عل كون إرادته موصوفة بالاختيار، و وصف هذه
الإرادة موقوف عل اتصاف إرادتها، فيتسلسل، لاحتياج المتأخر إل المتقدم، فيلزم الخلف، لعدم إمان اتصاف المتأخر إلا بعد

انقطاع السلسلة، فإذا كان المتأخر موصوفا يعلم عدم التوقف، و هذا هو التناقض الّذي يلزم من صحة التسلسل، فافهم و
اغتنم.[7]

اشال اصل که حاج آقا مصطف خمین (ره) بر نظریهی میرداماد وارد مکند، حول این پرسش اساس شل مگیرد: "آیا
شوق و اراده اموری اختیاری هستند یا غیر اختیاری؟" این پرسش بهظاهر ساده، ی از مهمترین مسائل در بحث اختیار است که

اگر بهدرست پاسخ داده نشود، ممن است به پذیرش جبر یا تسلسل بینجامد. حاج آقا مصطف خمین (ره) در تحریرات خود،
این اشال را چنین بیان مکند:

اگر شوق و اراده را اموری غیر اختیاری بدانیم، نتیجه این خواهد شد که افعال انسان نیز غیر اختیاری خواهند بود، چراکه هر
فعل اختیاری باید مسبوق به اراده باشد و اگر خود اراده غیر اختیاری باشد، دیر نمتوان از اختیار سخن گفت. اما اگر شوق و
اراده را اموری اختیاری بدانیم، باید دارای علت باشند، و این علت یا خود ی ارادهی دیر از انسان است، یا ارادهی اله است.
اگر گفته شود که این ارادهی دیر نیز از خود انسان است، در این صورت با ی سلسلهی بپایان از ارادهها مواجه خواهیم شد
که منجر به تسلسل مشود. اگر گفته شود که این ارادهی دیر، ارادهی اله است، در این صورت جبر پیش خواهد آمد. نتیجهی
این اشال این است که نظریهی میرداماد نتوانسته است توضیح دهد که چونه اراده متواند اختیاری باشد بدون آنه تسلسل یا

جبر لازم بیاید.

بررس پاسخ میرداماد به اشال تسلسل
میرداماد در پاسخ به این اشال، استدلال کرده بود که تحلیل عقلان اراده به ارادههای متعدد، امری اعتباری است، نه واقع. او

بر این باور بود که: ارادههای متعددی که عقل تحلیل مکند، صرفاً ی امر اعتباری هستند و در عالم واقع، تنها ی ارادهی
وحدان وجود دارد. بنابراین، تسلسل که در اینجا مطرح مشود، تنها در قلمرو اعتبارات است و نه در امور واقع. اما حاج آقا
مصطف خمین (ره) این پاسخ را ناکاف مداند و معتقد است که: این استدلال، تسلسل را در ارادههای اعتباری حل مکند، اما

در مورد ارادهی واقع پاسخ ارائه نمدهد.

است، نه ی علت واقع است، نه صرفاً اعتباری. بنابراین، نیازمند ی امر واقع ارادهای که منشأ افعال اختیاری است، ی
تحلیل عقلان صرف. در نتیجه، نمتوان گفت که تحلیل عقلان، مسئلهی علتمندی اراده را حل مکند. تحلیل عقلان، پاسخ

مناسب به پرسش از اختیار اراده نیست. اگر تحلیل عقلان اراده را به ارادههای متعددی فرو باهد، این تحلیل تغییری در واقعیت
اراده ایجاد نمکند. پرسش اصل مستشل این است که آیا خود اراده، اختیاری است یا خیر؟ پاسخ میرداماد، این پرسش را

نادیده گرفته و تنها به بحثهای اعتباری پرداخته است.



مشل مصادره به مطلوب در استدلال میرداماد
حاج آقا مصطف خمین (ره) معتقد است که نظریهی میرداماد به نوع دچار مصادره به مطلوب شده است. مستشل مپرسد

که "این ارادهی واقع در نفس، آیا اختیاری است یا نه؟" اما میرداماد به جای پاسخ به این پرسش، مگوید که "این اراده به
ه صرفاً ساختار تحلیلندارد، بل به پرسش اصل که این پاسخ، هیچ ارتباط ارادههای متعددی دارد". در حال تحلیل عقلان

اراده را توضیح مدهد، نه علتمندی آن را.

نتیجهگیری:
با توجه به مباحث مطرحشده، متوان نتیجه گرفت که:

1- نظریهی میرداماد نتوانسته است اشال تسلسل را بهطور کامل حل کند. او با استفاده از مفهوم اعتبار عقل، تسلسل در
ارادههای تحلیل را رد کرده است. اما این پاسخ دربارهی ارادهی واقع که منشأ افعال است، کفایت نمکند.

2- مشل اصل، عدم ارائهی علت واقع برای اراده است. اگر ارادهی انسان ی امر واقع است، باید علت واقع داشته
باشد. میرداماد صرفاً مگوید که عقل متواند اراده را به ارادههای متعدد تحلیل کند، اما این مسئله علتمندی اراده را توضیح

نمدهد.

3- اشال حاج آقا مصطف خمین (ره) نشان مدهد که پاسخ میرداماد، از نوع مصادره به مطلوب است. او بهجای پاسخ به
پرسش دربارهی علت اراده، صرفاً به ساختار اعتباری آن پرداخته است. در حال که مستشل، علت ارادهی واقع را

جستوجو مکند، نه تحلیل عقلان آن را.

ال حاج آقا مصطف(ره) نیز بر میرداماد ناتمام بود. اما اش ال امام خمینال ملاصدرا بر میرداماد وارد نبود. اش4- اش
خمین (ره)، نقدی جدی و اساس بر نظریهی میرداماد محسوب مشود. بنابراین، اشال تسلسل در نظریهی میرداماد همچنان

پابرجاست و این مسئله همچنان نیازمند تبیین دقیقتری است. حاج آقا مصطف خمین (ره) معتقد است که این نظریه نیاز به
بررسهای بیشتری دارد تا بتواند بهدرست مسئلهی اختیار و اراده را تبیین کند. ازاینرو، بحث دربارهی پاسخهای دیر فلاسفه

مانند مرحوم محقق حائری در درر الفوائد ضروری خواهد بود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏صدرالدین محمد بن ابراهیم الشیرازی، الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة (بیروت: دار إحیاء التراث، 1981)، ج

.390 ،6
،تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهن) ه نوران[2]‐ ‏محمد باقر بن محمد میر داماد، الإیقاظات (مصنفات میر داماد)، عبدال

1381)، ج 1، 261.
[3]‐ ‏مصطف خمین، تحریرات ف الأصول (قم: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1376)، ج 2، 56-55.

[4]‐ ‏روح اله خمین، موسوعة الإمام الخمين قدس سره الشريف (مناهج الوصول) (تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام
خمين (س)، 1400)، ج 2، 30.

[5]‐ پیش از ورود به این مناظرهی علم، لازم است اشارهای به ادب و احترام عمیق حاج آقا مصطف خمین نسبت به امام
خمین (ره) داشته باشیم. در نوشتههای مرحوم حاج آقا مصطف، توصیفات بلندی دربارهی شخصیت علم امام خمین (ره)
دیده مشود. او از امام خمین (ره) با تعابیری همچون «المحقق الفحل النحریر ف الفن الوالد المعظم الجلیل» یاد مکند که



نشاندهندهی احترام و اعتقاد عمیق علم وی به استاد و پدر خود است. این امر بیانر جایاه بنظیر امام خمین (ره) در علوم
عقل و نقل در میان شاگردان و همدورهایهای خود است. بااینحال، حاج آقا مصطف شخصیت نقّاد و مستقل در مباحث

علم داشت و هرچند که احترام فوقالعادهای برای امام خمین (ره) قائل بود، اما در مقام بحث علم، بدون تعصب به تحلیل
نظرات مپرداخت و گاه از دیدگاههای پدر خود نیز انتقاد مکرد. او حت در برخ موارد، به صراحت اشالات به نظرات امام

خمین (ره) وارد کرده و آنها را مورد بررس دقیق قرار داده است.
[6]‐ ‏خمین، تحریرات ف الأصول، ج 2، 55.

[7]‐ ‏همان، ج 2، 56-54.

منابع
‐ ‏الشیرازی، صدرالدین محمد بن ابراهیم‏. الحمة المتعالیة ف الأسفار العقلیة الأربعة. 9 ج. بیروت: دار إحیاء التراث، 1981.

قدس سره الشريف (مناهج الوصول). تهران: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين ه‏. موسوعة الإمام الخمينروح ال ،‏خمین ‐
(س)، 1400.

‐ ‏خمین، مصطف‏. تحریرات ف الأصول. 8 ج. قم: مؤسسه تنظيم و نشر آثار امام خمين (س)، 1376.
،2 ج. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهن .ه نوران‏میر داماد، محمد باقر بن محمد‏. الإیقاظات (مصنفات میر داماد). عبدال ‐

.1381


