
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۴ بهمن ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 67 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
محقق اصفهان به بررس و نقد نظریهی اختیار محقق نائین مپردازد. وی دو احتمال را دربارهی هدف نائین از مطرح کردن

اختیار به عنوان ی فعل نفسان مطرح مکند: 1- اثبات فاعلیت نفس در حرکت عضلات: نائین ممن است به دنبال این باشد
که نشان دهد نفس، فاعل واقع حرکت عضلات است، نه اراده، زیرا اراده امری قهری و غیر اختیاری است. بنابراین، برای
جلوگیری از جبری شدن افعال، ی واسطه به نام "اختیار" میان اراده و حرکت عضلات قرار داده است. 2- حفظ اختیاری
بودن فعل بدون تأکید بر فاعلیت نفس: در این احتمال، هدف نائین صرفاً این است که افعال، همچنان اختیاری بمانند، بدون
اینه بخواهد فاعلیت نفس را اثبات کند. وی مخواهد با معرف اختیار، مانع از این شود که فعل، صرفاً نتیجهی ی ارادهی
قهری و غیر اختیاری تلق گردد. نقدهای محقق اصفهان بر نظریهی نائین عبارتند از: 1- ناتوان در اثبات جایاه اختیار در

قوای نفس: اصفهان تصریح مکند که نفس، بدون قوای ظاهری و باطن، هیچ فعل ندارد. اگر اختیار ی فعل نفسان است،
باید مشخص شود که از طریق کدام قوهی نفس انجام مشود. اما بررس قوای باطن (عاقله، متخیله، واهمه) و قوای ظاهری

(سامعه، باصره، عضلات) نشان مدهد که هیچکدام بهعنوان منشأ اختیار قابل پذیرش نیستند. بنابراین، اختیار ی فعل مستقل
کیف نفسان کند که اگر اختیار یبیان م اختیار به عنوان امری مستقل: اصفهان در عالم نفس نیست. 2- مغالطه در معرف
است، مانند اراده، پس قهری خواهد بود و جبری بودن فعل را حل نمکند. اگر اختیار ی فعل مستقل است، باید توضیح داده

شود که چونه از نفس صادر مشود، در حال که نفس، بدون قوا، هیچ فعل ندارد. 3- اشتباه در درک ماهیت اختیار:
اصفهان نشان مدهد که آنچه نائین اختیار منامد، در واقع همان "هجمة النفس" یا "شدت یافتن اراده" است. وی استدلال

مکند که وقت اراده به اوج خود مرسد، نفس برای انجام عمل "هجوم" مآورد. این هجوم همان "تأکد اراده" است، نه ی فعل
جدید. بنابراین، اختیار چیزی جز شدت یافتن اراده نیست و نیازی به معرف آن به عنوان ی امر مجزا نیست.

از منظر محقق اصفهان نقد نظریهی اختیار محقق نائین
محقق اصفهان در بررس و نقد نظریهی محقق نائین، روش اجتهادی دقیق را اتخاذ کرده و تمام زوایای نظریهی وی را

موشافانه تحلیل کرده است. این روش، نشاندهندهی اهمیت تحلیل عمیق در فرآیند استنباط است؛ چراکه گاه ممن است
نظریهای با ی استدلال ساده رد شود، اما در مواردی دیر، نیاز است که نظریه بهصورت کامل بررس شده و تمام جوانب

آن روشن گردد. در این زمینه، محقق اصفهان به این نتیجه مرسد که محقق نائین، اختیار را فعل از افعال نفس مداند، اما نه
بهعنوان ی کیف نفسان، بله بهعنوان امری که قائم به نفس است و از باب قیام فعل به فاعل تحقق میابد. به بیان دیر، وی

معتقد است که اختیار، برخلاف اراده، ی صفت قهری و غیر اختیاری نیست، بله ی فعل مستقل است که از نفس صادر
مشود. محقق اصفهان مفرماید:

ربما يقال:[1] لا بدّ من عدم علية الإرادة بنحو لا ينفكّ عنها الفعل ، وإلا لم تن العضلات منقادة للنفس ف حركاتها ، مع أن النفس
تامة التأثير وجدانا ف العضلات ، ولا مزاحم لها ف سلطانها ، وتأثير النفس ف عضلاتها هو اختيارها ، فالاختيار مرتبة اخرى
بعد الإرادة ، وهو مناط اختيارية الأفعال ، وهو فعل النفس وعليتها وتأثيرها ، وحيث إنه عين الاختيار ، فلا يحتاج إل أمر آخر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


يون به الاختيار فعلا اختياريا.

وتوهم : كونه ممنا وحادثا فيحتاج إل علّة تامة ، فيون ترتّبه عليها قهريا ، نظير ترتب الفعل عل الإرادة قهرا.

مدفوع : بالفرق بين الفعل الاختياري وغيره من الممنات ، فان الفعل الاختياري لا يحتاج إلا إل فاعل ، مع وجود المرجحات
لاختياره ، من دون حاجة إل علة تامة ، بخلاف ما عداه ، فانه موقوف عل العلّة التامة.

والجواب : أن الالتزام بالفعل النفسان المسم بالاختيار : إما لأجل تحقيق استناد حركة العضلات إل النفس حت تون النفس
فاعلا ومؤثرا ف العضلات ، بخلاف ما إذا استندت حركة العضلات إل صفة النفس ـ وه الإرادة ـ فإنّ المؤثّر فيها ه تلك

الصفة لا النفس ، وإما لاجل أن الإرادة ـ حيث إنها صفة قهرية منتهية إل الإرادة الأزلية ـ توجب كون الفعل المترتّب عليها قهريا
غير اختياري ، فلا بد من فرض فعل نفسان هو عين الاختيار ؛ لئلا يلزم كون الفعل بواسطة تلك الصفة القهرية قهريا.

فإن كان الأول ففيه : أن العلّة الفاعلية لحركة العضلات ه النفس بواسطة اتحادها مع القوى ، والعلم والقدرة والارادة مصححات
العلة الفاعلية ، دون شرائط الفاعلية ، كما ف النفس ، وه ون النفس فاعلا بالفعل ، والفعل يستند إللفاعلية النفس ، وبها ت
غير المقام ، فان المقتض يستند إل المقتض دون الشرائط ، وإن كان له ترتّب عل المقتض وشرائطه فمن هذه الحيثية لا

حاجة إل فعل نفسان يون محقّقا للاستناد.

وان كان الثان ففيه : أن هذا الأمر المسم بالاختيار : إن كان عين تأثير النفس ف حركة العضلات وفاعليتها لها ، فلا محالة لا
مطابق له ف النفس ؛ ليون أمرا ما وراء الإرادة ؛ إذ ما له مطابق بالذات ذات العلة والمعلول وذات الفاعل والمفعول ، وحيثية

العلية والتأثير والفاعلية انتزاعية ، ولا يعقل ان يون لها مطابق.

وان كان أمرا قائما بالنفس فنقول : إن كان قيامه بها قيام اليف بالمتيف ، فحاله حال الإرادة من حيث كونه صفة نفسانية
ترتّب الحركات عل صفة الإرادة ، وارد عل ما هو محذور ترتّب حركة العضلات عل لف ، يف النفسانمقولة ال داخلة ف

الصفة المسماة بالاختيار ، فإنها أيضا صفة تحصل ف النفس بمباديها قهرا ، فالفعل المرتّب عليها كذلك.

وإن كان قيامه بها قيام الفعل بالفاعل لا قيام اليف بالمتيف ففيه :

أولا ـ أنّ النفس بما ه ـ مع قطع النظر عن قواها الباطنة والظاهرة ـ لا فعل لها ، وفاعلية النفس لموجودات عالم النفس الت مرت
سابقا ، هو إيجادها النوري العقلان ف مرتبة القوة العاقلة ، أو الوجود الفرض ف مرتبة الواهمة ، أو الوجود الخيال ف مرتبة

المتخيلة ، كما أن استناد الإبصار والاستماع إليها أيضا بلحاظ أنّ هذه القوى الظاهرة من درجات تنزل النفس إليها ، ومن
الواضح أن الايجاد النوري ـ المناسب لإحدى القوى المذكورة ـ أجنب عن الاختيار الذي جعل أمرا آخر ، مما لا بد منه ف كل

فعل اختياري ؛ بداهة أن النفس بعد حصول الشوق الأكيد ليس لها إلا هيجان بالقبض والبسط ف مرتبة القوة العضلانية.

وثانيا ـ أن هذا الفعل النفسان المسم بالاختيار إذا حصل ف النفس فان ترتب عليه حركة العضلات بحيث لا تنفكّ الحركة عنه
، حال الفعل وصفة الارادة ، فما المانع عن كون الصفة علة تامة دون الفعل النفسان كان حال الحركة وهذا الفعل النفسان

وكونه وجوبا بالاختيار مثل كونه وجوبا بالإرادة؟!

وثالثا ـ أن الاختيار الذي هو فعل نفسان : إن كان لا ينفكّ عن الصفات الموجودة ف النفس ـ من العلم والقدرة والإرادة ـ فيون
بضميمة النفس الموجودة ف ون مباديه قهرية لا اختيارية ، وإن كان ينفكّ عنها ـ وان تلك الصفات مرحجات ـ فهفعلا قهريا ل



جميع الاحوال علة ناقصة ، ولا يوجد المعلول إلا بعلّته التامة.

وتوهم الفرق بين الفعل الاختياري وغيره ـ من حيث كفاية وجود المرجح ف الأول دون الثان ـ من الغرائب ، فإنه لا فرق بين
ان مساوق للافتقار إلة ، فإنّ الإمالعلّة التام الحاجة ال العلة ، ولا فرق بين معلول ومعلول ف الحاجة إل ن فن ومممم

العلة ، والمعلول إذا وجد له ما يف ف وجود المعلول به كان علة تامة له ، واذا لم ين كافيا ف وجوده فوجود المعلول به
خلف. فتدبره ، فإنه حقيق به.

صفة الإرادة مانع عن استناد الفعل إل بالاختيار إن كان ملاكا لاختيارية الأفعال ، وأنّ ترتّب الفعل عل ورابعا ـ أن الفعل المسم
الفاعل لان الأمر ف الواجب ـ تعال ـ كذلك ، فإنّ الملاك عدم صدوره عن اختياره ، لا انتهاء الصفة إل غيره ، مع أن هذا الفعل
المسم بالاختيار يستحيل أن يون عين ذات الواجب ، فإن الفعل يستحيل أن يون عين فاعله ، فلا محالة يون قائما بذاته قيام
الفعل بفاعله صدورا ، فان كان قديما بقدمه كان حال هذا القائل حال الأشعري القائل بالصفات القديمة القائمة بذاته الزائدة عليها

، وإن كان حادثا كان محلّه الواجب فان الواجب محلا للحوادث ، فيون حاله حال الرامية القائلين بحدوث الصفات ،
فإنّ سنخ الاختيار ليس كسنخ الأفعال الصادرة عن اختيار من الجواهر والأعراض ؛ حت ، ويستحيل حدوثه وعدم قيامه بمحل

يون موجودا قائما بنفسه ، أو قائما بموجود آخر ، بل الاختيار يقوم بالمختار ، لا بالفعل الاختياري ف ظرف وجوده ، وهو
واضح.

ه ة الفعلية التالمشي ة هة بنفسها ـ فالمراد من المشية ، والمشيه الاشياء بالمشية ـ من أنه خلق الباب المشي ا ما ورد فوأم
عين الوجود الإطلاق المنبسط عل الماهيات ، والمراد من الأشياء ه الموجودات المحدودة. ومن البين أن الوجود المنبسط ـ

الذي هو فعله الإطلاق تعال ـ ما به موجودية الموجودات الخاصة ، وليس لما به الوجود ما به الوجود.

وبالجملة فهذه المشية الفعلية عين الإحداث والإيجاد كالعلم الفعل ف قبال العلم الذات. فافهم جيدا. ( منه عف عنه ).[2]

اشال نخست: نقش قوای ظاهری و باطن در فاعلیت نفس
محقق اصفهان در نخستین اشال خود بر این نظریه تصریح مکند که نفس، بدون قوای ظاهری و باطن، هیچ فعل ندارد. به

عبارت دیر، اگر قرار باشد نفس مستقلا فاعل باشد، باید از طریق قوای خاص عمل کند. در این میان، قوای باطن همچون
عقل، خیال، وهم، شهوت و غضب، هر ی در جایاه خود ایفای نقش مکنند و قوای ظاهری مانند چشم، گوش و دست،

ابزارهای ارتباط نفس با دنیای خارج هستند. اما در این میان، اختیار بهعنوان ی فعل مستقل نفس، در کدام ی از این قوا
جای مگیرد؟ محقق اصفهان پس از بررس قوای مختلف، نتیجه مگیرد که هیچی از قوای نفس، فعل به نام اختیار ندارند.

بنابراین، این نظریه که اختیار، فعل مستقل از افعال نفس است، فاقد مبنای روشن است.

اشال دوم: لازمهی جدایناپذیر بودن حرکت عضلات از اختیار
پرسد که آیا حرکت عضلات همواره از اختیار ناشکند. وی مر را مطرح مدی الاش در ادامهی نقد، محقق اصفهان

مشود و از آن جداشدن نیست؟ اگر پاسخ مثبت باشد، در این صورت، اختیار نیز مانند اراده، امری غیر اختیاری خواهد شد.
به بیان دیر، اگر بپذیریم که حرکت عضلات بدون انفاک از اختیار تحقق میابد، در این صورت همان اشال که بر اراده

وارد بود، بر اختیار نیز وارد خواهد شد. چراکه در نظریهی نائین، ی از دلایل ارائهی مفهوم اختیار، فرار از این اشال بود که
اراده امری قهری است و فعل مستند به آن، جبری مشود. حال اگر اختیار نیز به همین سرنوشت دچار شود، دیر تفاوت با

اراده نخواهد داشت و همان اشال در قالب دیری بازتولید خواهد شد.

در نتیجه، محقق اصفهان با این تحلیل، نشان مدهد که نظریهی محقق نائین در مورد اختیار، بهخوب از نقدهای فلسف مصون
نیست. از یسو، وی نتوانسته جایاه مشخص برای اختیار در میان قوای نفس بیابد و از سوی دیر، با فرض عدم انفاک



حرکت عضلات از اختیار، به همان مشل دچار شده که در بحث اراده به دنبال حل آن بود. در نتیجه، این نقد اساس، اعتبار
نظریهی نائین را زیر سؤال برده و آن را نیازمند اصلاح یا توضیح دقیقتر مکند.

ال سوم: نسبت اختیار با قوای نفساناش
محقق اصفهان در ادامهی بررسهای دقیق خود بر نظریهی اختیار محقق نائین، سومین اشال اساس را مطرح مکند. این

،پرسد: آیا اختیار از این قوای نفسانهمچون علم، قدرت و اراده است. وی م ال، مربوط به نسبت اختیار با قوای نفساناش
مانند علم، قدرت و اراده، قابل انفاک است یا خیر؟ به بیان دیر، آیا اختیار، لازمهی این قوای موجود در نفس است یا نه؟

اگر اختیار، از این قوا منف نباشد، یعن هر جا که علم، قدرت و اراده در نفس موجود باشند، اختیار نیز حتماً تحقق یابد و از
است که محقق نائین لآنها جدا نشود، در این صورت، اختیار نیز امری قهری و غیر اختیاری خواهد شد. این همان مش

تلاش داشت از آن فرار کند! چراکه در این حالت، اختیار هم مانند اراده، از پیش مقدر و جبری خواهد بود و دیر فعل اختیاری
محسوب نمشود.

اگر اختیار از این قوا قابل انفاک باشد، یعن ممن است علم، قدرت و اراده در نفس موجود باشند اما اختیار تحقق نیابد، در
این صورت، این قوا بههمراه نفس، علت تامهی اختیار نخواهند بود، بله صرفاً علت ناقصه محسوب مشوند؛ زیرا در فلسفه،

از بدیهیات است که اگر علت تامهای برای ی پدیده وجود داشته باشد، آن پدیده لزوماً محقق مشود. اما اگر چیزی گاه باشد
و گاه نباشد، نشاندهندهی این است که علت تامهای برای آن موجود نیست و هنوز به شرایط کامل برای تحقق نرسیده است.

نباشد، باز هم فعل اختیاری نخواهد بود، و اگر منف گیرد که اگر اختیار از این قوا منفدر نهایت نتیجه م محقق اصفهان
باشد، پس این قوا علت تامه برای تحقق اختیار نیستند. در نتیجه، باید چیزی فراتر از این قوا برای تحقق اختیار در نظر گرفته

شود. اما این سؤال مطرح مشود که این عنصر جدید چیست و چه نقش در فرآیند فاعلیت نفس دارد؟

ابهام در جایاه فاعلیت اختیار
در اینجا، محقق اصفهان پرسش اساس را مطرح مکند: این اختیار که بهعنوان فعل نفس معرف شده است، در کجای

ساختار فاعلیت قرار دارد؟ اگر نسبت اختیار به فعل خارج (حرکت عضلات) ضروری باشد، یعن حرکت عضلات همیشه از
اختیار حاصل شود، مشل جبر مجدداً بازمگردد. اگر بوییم اختیار وجود دارد اما ممن است به فعل خارج منجر نشود،

در این صورت، اختیار تنها علت ناقصه خواهد بود و برای تحقق حرکت عضلات، باید عامل دیری نیز در نظر گرفته شود.

محقق اصفهان در این مرحله، ابهام در جایاه فاعلیت اختیار را بهعنوان ی از اشالات اساس نظریهی نائین مطرح مکند.
با اراده نخواهد داشت و باز هم فعل اختیاری، رن بدانیم، در عمل، تفاوت دهد که اگر اختیار را تابع قوای نفسانوی نشان م

جبر به خود خواهد گرفت. اما اگر اختیار را مستقل از این قوا بدانیم، در آن صورت، نظریهی نائین به ی خلأ علّ دچار
مشود، چراکه دیر نمتوان بهوضوح بیان کرد که چه چیزی علت تحقق اختیار و فعل اختیاری است. این تحلیل، نشان مدهد
که محقق اصفهان، بهصورت نظاممند و مرحلهبهمرحله، نظریهی نائین را مورد نقد قرار داده و ضعفهای بنیادین آن را آشار

ساخته است.

بر تمایز میان فاعلیت و علیت در نظریهی محقق نائین نقد محقق اصفهان
محقق نائین برای پاسخ به اشالات که بر نظریهی اختیار وی وارد شده، تمایزی میان رابطهی علت و معلول و رابطهی فعل و
فاعل مطرح مکند. وی تصریح مکند که قانون علت و معلول را مپذیرد و به قاعدهی «إذا کانت العلة تامةً تحقق المعلول»

اعتقاد دارد، اما در عین حال مگوید این قانون در رابطهی فاعل و فعل جریان ندارد. به عبارت دیر، ممن است فاعل وجود
داشته باشد، اما فعل از او صادر نشود. وی از این اصل برای توجیه نظریهی خود دربارهی اختیار استفاده مکند و مگوید



که نفس، فاعل اختیار است، اما ممن است اختیار تحقق یابد یا نیابد.

مرحوم اصفهان در پاسخ به این استدلال، نقدی اساس بر این تفی وارد مکند و بیان مدارد که اولا تمایز میان رابطهی
علت و معلول و رابطهی فعل و فاعل، مبنای صحیح ندارد. اگر فاعل ی فعل باشد، به این معناست که علت برای تحقق آن

فعل موجود است. اگر بپذیریم که فاعل هست، اما ممن است فعل محقق نشود، در واقع پذیرفتهایم که این فاعلیت، علت تامه
برای صدور فعل نیست. در فلسفه، اگر علت تامهای موجود باشد، معلول قطعاً محقق مشود. بنابراین، نمتوان گفت که فاعل

کاملا تحقق دارد، اما فعل ممن است صادر نشود.

ثانیاً محقق نائین مخواهد اختیار را بهعنوان ی فعل نفسان در نظر بیرد، اما در عین حال بوید که ممن است این اختیار
از قوای نفسان منف باشد. محقق اصفهان در پاسخ تصریح مکند که این نظریه موجب تقسیمبندی نادرست در نظام علّ و
معلول مشود. اگر این تفی را بپذیریم، باید بوییم که بعض از ممنات به علت نیاز دارند و برخ دیر نیاز ندارند که این

سخن از اساس نادرست است.

نقد بر تفسیر نائین از مرجحات در فعل اختیاری
ثالثاً محقق نائین بر این باور است که در باب فعل و فاعل، مرجح برای صدور فعل کاف است، اما در باب علت و معلول،

وجود علت تامه لازم است. محقق اصفهان این استدلال را رد کرده و مگوید که این تفی، غیرقابلقبول است. وی تصریح
مکند که فرق میان ممنات در نیاز به علت وجود ندارد؛ یعن تمام ممنات برای تحقق، نیازمند علتاند، خواه این ممن،

اختیار باشد یا ی امر دیر.

نتیجهگیری و جمعبندی اشالات دوم و سوم
1- اگر اختیار نسبت به حرکت عضلات، غیرمنف باشد، در این صورت حرکت عضلات نیز غیر اختیاری و قهری خواهد شد

و اشال اصل جبری بودن فعل همچنان باق مماند.

2- اگر اختیار از قوای نفسان، یعن علم، قدرت و اراده، قابل انفاک باشد، این قوای نفسان دیر علت تامهی اختیار محسوب
نخواهند شد و بهعنوان علت ناقصه در نظر گرفته مشوند، که این امر، نیاز به ی علت تامهی مستقل را اثبات مکند.

3- تفی میان رابطهی فاعل و فعل با رابطهی علت و معلول، غیرقابلقبول است و موجب نتایج نادرست در فلسفه مشود.

4- نظریهی نائین بهصورت ناخواسته منجر به این نتیجهی فاسد مشود که برخ از ممنات نیاز به علت دارند و برخ دیر
ندارند، در حال که در فلسفه، تمام ممنات محتاج علتاند.

با این تحلیل، محقق اصفهان بهدقت نشان مدهد که نظریهی نائین دربارهی رابطهی اختیار، اراده، و حرکت عضلات، نهتنها
از نظر فلسف دچار اشال است، بله در تبیین صحیح رابطهی فاعل و فعل نیز دچار تناقضات جدی مشود.

اشال چهارم: معیار اختیاری بودن افعال
در ادامهی نقدهای محقق اصفهان بر نظریهی محقق نائین، اشال چهارم بر این اساس است که اگر اختیار ی فعل قائم به

نفس باشد، نه ی کیف نفسان، آناه چونه متوان آن را بهعنوان ملاک اختیاری بودن افعال پذیرفت؟ محقق نائین ادعا
مکند که اختیار، ملاک اختیاری بودن افعال است و همچنین مگوید که اگر ی فعل مستقیماً بر اراده مترتب شود، دیر
نمتوان آن را به فاعل نسبت داد.. مرحوم اصفهان در این اشال، ی پاسخ نقض ارائه مدهد و بیان مکند که اگر این

استدلال درست باشد، در مورد خداوند نیز باید بهکار گرفته شود.



وی تصریح مکند که اگر ترتیب فعل بر اراده باعث شود که فعل دیر به فاعل نسبت داده نشود، آناه این قاعده باید در مورد
خداوند نیز صادق باشد. در الهیات فلسف و کلام، فعل خداوند بر ارادهی او مترتب است. اگر این ترتیب موجب شود که فعل

با توحید افعال که چنین ادعایر به فاعل نسبت داده نشود، باید بپذیریم که افعال خداوند نیز به او منتسب نیستند، درحالدی
در تضاد است.

مشل در استناد اختیار به خداوند
محقق اصفهان از محقق نائین مپرسد که آیا اختیار را فقط در مورد انسان مطرح مکنید، یا در مورد خداوند نیز آن را قبول

دارید؟ اگر اختیار را در مورد خداوند هم بپذیریم، باید توضیح داده شود که آیا این اختیار عین ذات خداست یا امری زائد بر
ذات؟ اگر گفته شود که اختیار عین ذات خداوند است، این ادعا از اساس باطل است، زیرا فعل نمتواند عین فاعل باشد. اگر
گفته شود که اختیار زائد بر ذات خداوند است، آناه این امر مستلزم ترکیب در ذات واجبالوجود خواهد شد که محال است.

اگر نائین بوید که اختیار تنها در انسان مطرح است و در مورد خداوند صدق نمکند، آناه باید توضیح دهد که چرا انسان
برای داشتن فعل اختیاری نیاز به اختیار دارد، اما خداوند بدون این عنصر، مختار است؟ اگر نائین ادعا کند که خداوند نیز

اه باید روشن کند که آیا این اختیار در خداوند، امری قائم به ذات اوست یا امری زائد؟ محقق اصفهاندارای اختیار است، آن
تصریح مکند که در هیچی از این دو حالت، نظریهی نائین قابل دفاع نخواهد بود، زیرا یا فعل را عین فاعل در نظر مگیرد

(که محال است) یا امری زائد را به ذات واجب نسبت مدهد (که باز هم محال است).

در نتیجه، اگر ترتیب فعل بر اراده، مانع از نسبت دادن فعل به فاعل باشد، آناه این قاعده باید در مورد خداوند نیز صادق باشد،
که نتیجهای نادرست و متناقض است. نظریهی نائین دربارهی اختیار، در مورد خداوند قابل اجرا نیست، زیرا یا مستلزم این

است که اختیار عین ذات خدا باشد (که محال است) یا مستلزم این است که امری زائد بر ذات واجبالوجود باشد (که باز هم
محال است). اگر اختیار فقط در انسان مطرح باشد، نائین باید توضیح دهد که چرا انسان برای انجام فعل اختیاری نیازمند

اختیار است، اما خداوند بدون این عنصر، مختار محسوب مشود. با این استدلال، محقق اصفهان نشان مدهد که نظریهی
نائین دربارهی "اختیار" نهتنها در تبیین افعال انسان ناکارآمد است، بله در نسبت دادن اختیار به خداوند نیز دچار تناقضهای

اساس مشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ القائل المحقق النائين (رحمه اله) ـ كما ف هامش ( ق ، ط ) ـ راجع أجود التقريرات ١ : ٨٩ ـ ٩٢.

[2]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 287-285.

منابع
‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


