
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«لن الذی یظهر من التذكرة ف خیار العیب عل القول بفوریته ما هو أوسع من الفور العرف، قال: خیار العیب لیس عل الفور
عل ما تقدّم»

فوریت عرفیه

شیخ(ره) فرموده: مقتضای ادلهای که از آن فوریت را استفاده کردیم، این است که خیار غبن فوریت عرفیه دارد، فوریت حقیقیه
ی امر حرج است و تدارک ضرر با فوریت حقیقیه امان پذیر نیست، بنابراین خیار غبن فوریت عرفیه دارد.

لن آیا زائد بر فوریت عرفیه هم جایز است یا نه؟ شیخ(ره) فرموده: این بر خلاف استصحاب است، که مورد رد قائلین به
فوریت قرار گرفت. به عبارت دیر اگر بخواهیم زائد بر فوریت عرفیه را تجویز کنیم، باید استصحاب خیار را جاری بدانیم، در

حال که قائلین به فوریت تماماً استصحاب خیار را مورد رد قرار دادهاند، که اگر استصحاب خیار جاری نشد، نتیجه این
مشود که باید به فوریت عرفیه اکتفاء کنیم و زائد بر فوریت عرفیه جایز نیست.

کلام علامه(ره) در توسعه فوریت عرفیه

بعد فرموده: مرحوم علامه(ره) در تذکره، در بحث خیار عیب بنا بر این مبنا که خیار عیب فوریت دارد، عبارت دارد که از آن
استفاده مشود که دایرهی فوریت، از فوریت عرفیه بیشتر است.

مرحوم علامه(ره) فرموده: اگر کس مشغول به نماز، یا خوردن غذا و یا کار دیری انجام مدهد، متواند صبر کند تا کارش
تمام شود و بعد إعمال خیار عیب کند. همچنین اگر اطلاع پیدا کند بر اینه در این معامله کلاه سرش رفته و زمان اطلاعش هم
زمان است که وقت نماز رسیده و هنوز هم نماز را شروع نرده، یا وقت خوردن غذا رسیده و هنوز هم شروع نرده، در اینجا

مرحوم علامه(ره) ادعای إجماع کرده بر اینه اشال ندارد و این مقدار از زمان، که نمازش را بخواند و یا غذا بخورد، مضر به
فوریت عرفیه نیست، حت اگر در شب بر غبن اطلاع پیدا کند، اما تا صبح صبر کند و فسخ را به تأخیر بیندازد، مرحوم

علامه(ره) فرموده: اینها اشال ندارد.

در باب شفعه هم تعبیری داشته، که حق شفعه مادام ثابت است که عرف این شخص را مقصر حساب نند، یعن عرفاً حق
شفعه برای شری مادام ثابت است که عنوان مقصر بر او منطبق نشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


از مجموع این دو کلام علامه(ره) در این دو مورد استفاده مشود که ایشان دایرهی فوریت را توسعه داده و بیش از فوریت
عرفیه را در این مسئله قائلاند.

نقد و بررس کلام علامه(ره)

مرحوم شیخ(ره) بعد از نقل کلام علامه(ره) فرموده: نمتوانیم همین طور بلا فاصله فرمایش علامه(ره) را بپذیریم، مر فسخ چه
مقدار زمان نیاز دارد، فسخ تنها ی «فسخت» گفتن است، که اگر همین باشد، چه دلیل داریم که اگر اول وقت نماز إطلاع بر

تواند تأخیر انداخته و مشغول نمازش شود و بعد از نماز فسخ کند و یا اگر شب اطلاع  پیدا کرد، چه وجهغبن پیدا کرد، م
دارد که بوییم: متواند فسخ را تا صبح به تأخیر بیندازد.

به عبارت دیر مرحوم شیخ(ره) فرموده: بر آنچه که مرحوم علامه(ره) قائل شده دلیل نداریم، تنها ی مورد استثناء مشود و
آن اینه اگر در موردی، فسخ متوقف بر حضور خصم باشد و یا باید فسخ در دادگاه و در محضر قاض واقع شود، که بحث

این موارد جداست، اما در غیر این موارد دلیل نداریم.

در نهایت هم فرموده: مر اینه إجماع داشته باشیم، که مرحوم علامه(ره) ادعای إجماع کرده، که اگر إجماع داشتیم بر اینه
اگر اول وقت اطلاع بر غبن پیدا کرد، متواند اول نمازش را بخواند و بعد تصمیم بیرد و یا اگر در شب اطلاع پیدا کرد،

متواند تا صبح به تأخیر بیندازد، باید به إجماع عمل کنیم، و إلا با قطع نظر از إجماع، تنها دلیل که داریم فوریت عرفیه را
إقتضاء مکند و دیر زائد بر فوریت عرفیه دلیل نداریم.

حم جاهل به اصل خیار و یا فوریت آن

مطلب بعد این است که اگر کس جاهل به خیار باشد، شیخ(ره) فرموده: خلاف نیست در اینه جاهل به خیار در ترک خیار و
ترک إعمال خیار معذور است.

اما اگر کس عالم به خیار غبن است، یعن مداند که در معاملهی غبن خیار غبن هست، اما جاهل به این است که این خیار
فوریت دارد، در اینجا دو نظریه وجود دارد؛ بعض از فقهاء گفتهاند که: این شخص معذور است.

اما این نظر مورد اشال بعض دیر قرار گرفته و گفتهاند: معذور نیست، برای اینه گفتهاند: قاعدهی لاضرر بعد از زمان
فوریت دیر در اینجا جریان پیدا نمکند.

درست است که عالم به فوریت نبوده، اما بعد از زمان فوریت دیر قاعدهی لاضرر جریان ندارد، از باب اینه در زمان فوریت
تمن از فسخ و جبران ضرر را داشته و جبران نرده، لذا بعد از زمان فوریت به همان اصل بقاء أثر عقد پناه مبریم و أصل بر

فساد فسخ مغبون است.

ظاهراً مرحوم شیخ(ره) هم همین نظریه را اختیار کرده و فرموده: بعض از اساتین مثل مرحوم کاشف الغطاء(ره) در باب خیار
تأخیر همین فتوا را داده، که اگر کس جاهل به فوریت خیار تأخیر است، این دیر معذور نیست، یعن بعد از زمان فوریت دیر

حق إعمال خیار را ندارد و ملاک در باب خیار تأخیر و در ما نحن فیه ی ملاک واحد است، که  اگر در آنجا قائل شدیم به
اینه بعد از زمان فوریت خیار ساقط است، در اینجا هم باید قائل شویم.



قبول قول مدع جهل به خیار

فرع دیر این است که اگر کس مدع جهل به خیار بود و گفت که: جاهل بودم که در معاملهی غبنیه خیار جریان دارد یا نه؟
أقوی این است که این ادعایش قابل قبول هست، مر اینه از افرادی باشد که إحتمال وجود خیار را مداده و عادتا چنین حم

شرع برای او مخف نبوده است.

بعد کلام را از مرحوم علامه(ره) در اینجا نقل کرده و آن را مورد مناقشه قرار داده، که در تطبیق عرض مکنیم و در آخر هم
حم ناس و شاک را هم بیان کرده و اگر کس اصل خیار یا فوریت آن را فراموش کرد، أقوی این است که ناس ملحق به

جاهل است، همچنین کس که شاک در ثبوت خیار است، فتوا دادهاند به اینه چنین شخص معذور است.

تطبیق عبارت

«لن الذی یظهر من التذكرة ف خیار العیب عل القول بفوریته ما هو أوسع من الفور العرف»، این «لن» استدراک از قبل
است که مرحوم شیخ(ره) فرموده بودند: حمل بر فوریت عرفیه مشود و بر زائد بر فوریت عرفیه دلیل نداریم، اما از کلام

شود، که بنابر قول به فوریت در خیار عیب، این فوریت چیزی که أوسع از فور عرفعلامه(ره) در تذکره در خیار عیب ظاهر م
است.

«قال: خیار العیب لیس عل الفور عل ما تقدّم»، علامه(ره) فرموده: خیار عیب فوری نیست بنابر آنچه که گذشت، «خلافاً
مبادرت عادی و عرف که فوریت و مبادرت به عادت، یعن فإنّه اشترط الفوریة و المبادرة بالعادة»، به خلاف شافع ،للشافع

را شرط کرده است. «فلا یؤمر بالعدْو و لا الركض لیرد»، که بنا بر قول شافع که مبادرت عرف معتبر است، دویدن و با
سرعت راه رفتن و کوباندن پا بر روی زمین، که کنایه از با سرعت راه رفتن است لازم نیست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) یعن حت بنا بر قول شافع هم، مراد فوریت عرفیه است که معنایش این است که عادتاً به او
برساند، که در آن دویدن لازم نیست.

فرموده: کسان کند و فتوایشان هم این است که فوریت در خیار عیب نیست و منتهتمام اینها را بنا بر قول به فوریت بیان م
مثل شافع قائل به فوریتند، فوریت عرفیه را قائلاند، بعد در فوریت عرفیه مثالهای زده، که این مثالها ظهور در این دارد که

دایرهی فوریت را أوسع از فوریت عرفیه مداند، «و إن كان مشغو بصلاة أو أكل أو قضاء حاجة»، که اگر مشغول نماز یا غذا
خوردن است و یا حاجت را انجام مدهد، «فله الخیار إل أن یفرغ»، تا زمان که از این اعمال و کارها فارغ شود، خیار غبن و

یا خیار عیب را دارد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) فرض کنید که قضاء حاجة دارد، مثلا جای را مخواهد تمیز کند و ی ساعت طول مکشد،
مثلا در جای که نماز را شروع کرده، قائلین به فوریت هم مگویند: وسط نماز نمتواند فسخ کند و باید برای بعد از نماز

بذارد، اما در جای که مشغول خوردن است و خوردنش هم فرض کنید که مدت طول مکشد، یا قضای حاجت دارد، که
قضای حاجت هم به إختلاف مصادیقش مختلف مشود، که اینها هم با گفتن: «فسخت» منافات ندارد، اما ایشان باز گفته است

که مانع ندارد.

«و كذا لو اطّلع حین دخل وقت هذه الامور فاشتغل بها فلا بأس إجماعاً»، اگر در حین اینه وقت این امور داخل شد، وقت نماز
داخل شد، که این هنوز هم نماز را شروع نرده، بر غبن اطلاع پیدا کند، با این حال به این امور اشتغال پیدا کرد، إجماعاً



اشال ندارد، «و كذا لو لبس ثوباً أو أغلق باباً.»، همچنین اگر بخواهد لباس را بپوشد و یا در را ببندد، اینها هم مانعیت ندارد.

«و لو اطّلع عل العیب لیً فله التأخیر إل أن یصبح و إن لم ین عذر، انته.»، حت اگر در شب اطلاع بر عیب پیدا کرد،
متواند تا صبح تأخیر بیندازد، ولو اینه عذری هم برای این تأخیر نباشد.

روز یا چند روز مانع متراخیاً ی (سؤال و پاسخ استاد محترم) فتوای علامه(ره) این است که خیار عیب فوری نیست، یعن
ندارد، و بعد فرموده: «خلافاً للشافع» که فوریت را لازم مداند، بعد بنا بر قول به فوریت که شافع لازم مداند، این مطالب

را بیان مکند، که این امور با فوریت منافات ندارد، که بعد هم مرحوم شیخ(ره) فرموده: پس معلوم مشود که مرحوم
علامه(ره) هم برای فوریت ی دایرهای أوسع از فوریت عرفیه قائل است.

«و قد صرح ف الشفعة عل القول بفوریتها بما یقرب من ذلك»، علامه(ره) در شفعه بنا بر اینه حق شفعه برای شری فوری
باشد، در آنجا هم قریب به همین مطلب را تصریح مکند، است «و جعلها من الأعذار.»، یعن این موارد را که مثلا نماز

مخواند و یا مخواهد نماز بخواند و یا مخواهد بخورد از باب عذر قرار داده است، «و صرح ف الشفعة بأنّه لا یجب المبادرة
علخلاف العادة»، و تصریح کرده که مبادرت بر خلاف عادت واجب نیست، «و رجع ف ذلك كلّه إل العرف»، و اینه در

همهی این موارد باید به عرف رجوع شود.

بعد ی ضابطهای داده و فرموده: «فل ما لا یعدّ تقصیراً لا یبطل به الشفعة»، هر چیزی که عنوان تقصیر ندارد، حق شفعه به
یعن ،و هر چیزی که تقصیر و توان ،«.الطلب فإنّه مسقطٌ لها، انته ما یعدّ تقصیراً و توانیاً ف شود، «و كلسبب آن باطل نم

سست در طلب شمرده شود، این مسقط حق شفعه است.

این ضابطهای که مرحوم علامه(ره) ارائه کرده أوسع از فوریت عرفیه است، برای اینه ممن است حد وسط باشد که به آن
تبان و تقصیر نویند، اما فوریت عرفیه هم بر آن صدق نند.

«و المسألة لا تخلو عن إشالٍ»، به هر حال مسئله خال از اشال نیست، «لأنّ جعل حضور وقت الصلاة أو دخول اللیل عذراً
ف ترك الفسخ المتحقّق بمجرد قوله: «فسخت» لا دلیل علیه.»، برای اینه این چند موردی که علامه(ره) به عنوان عذر به حساب

آورده، دلیل بر آن نداریم چون اگر مخواهد فسخ کند، تنها گفتن: «فسخت» کفایت مکند و این زمان زیادی لازم ندارد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) فوریت عقلیه یعن تا بر غبن اطلاع پیدا کرد، بیش از مثلا ی دقیقه زمان ندارد، اما در اینجا این را
نمگوییم، بله تا غبن تحقق پیدا کرد، تأمل کوتاه بند، که آیا معامله را فسخ کند و یا به آن راض شود؟ و بعد «فسخت» را

بوید، که این فوریت عرفیه با ده دقیقه، ی ربع در اینجا محقق است، اما اینه بوییم: نمازش را بخواند و غذایش را هم
بخورد، چه دلیل داریم بر اینه این عنوان عذر را دارد؟

بعد شیخ(ره) فرموده: «نعم، لو توقّف الفسخ عل الحضور عند الخصم أو القاض أو عل الإشهاد»، بله اگر در موردی فسخ
متوقف باشد بر اینه فسخ کننده نزد خصم حاضر شود، مثلا در موردی هست که اگر فسخ کند، هیچ کس اطلاع بر آن پیدا
نمکند، لذا باید نزد طرف مقابلش رفته و فسخ کند، یا موردی است که برای فسخ نیاز به حضور در دادگاه دارد، که مثلا در

هنام معامله شرط کردهاند که اگر خیاری پیدا کردی و خواست فسخ کن، باید در حضور قاض یا دو شاهد عادل باشد،
«توجه ما ذكر ف الجملة»، در موارد این چنین ف الجمله، یعن نه تمام حرفهای که علامه(ره) زده موجه مشود، «مع أنّ

قیام الدلیل علیه مشل»، که این حرف خوب است، اما باز هم دلیل بر آن نداریم و قیام دلیل بر آن، حت در این مورد هم
مشل است، «إ أن یجعل الدلیل عل الفوریة لزوم الإضرار لمن علیه الخیار»، مر اینه دلیل فوریت را إضرار به من علیه



الخیار قرار دهیم.

«فدفع ذلك بلزوم المبادرة العرفیة بحیث لا یعدّ متوانیاً فیه»، که این إضرار با مبادرت عرفیه، به گونهای که عنوان توان پیدا نند
دفع مشود، «فإنّ هذا هو الذی یضر بحال من علیه الخیار»، یعن توان که به حال کس که من علیه الخیار است، إضرار وارد
مکند، «من جهة عدم استقرار مله و كون تصرفاته فیه ف معرض النقض.»، چون کس که در طرف مقابل است، یعن من

علیه الخیار، از این جهت ملش استقرار ندارد و تصرفاتش در معرض نقض است، دائماً متضرر است و لذا برای اینه ضرری
برایش به وجود نیاید، باید به حدی باشد که توان صدق نند.

اما مرحوم شیخ(ره) فرموده: «لنّك عرفت التأمل ف هذا الدلیل.»، این دلیل را رد کردیم و گفتیم: مسئلهی فوریت عرفیه این
چنین نیست که دلیلش مسئلهی لزوم اضرار بر غابن باشد، چون این چنین نیست که همه جا، در همهی موارد، در تأخیر ضرر

وجود داشته باشد.

عبارات شیخ(ره) به حسب آنچه برداشت مکنیم، خیل عبارات محم نیست، به دلیل اینه در جای که عبارت علامه(ره) را
بیان کرده، فرموده: علامه(ره) عبارت دارد که از آن استفاده مشود که أوسع از فوریت عرفیه است، اما در اینجا «بحیث لایعد

متوانیاً» را طوری معنا کرده که با فوریت عرفیه هم سازگاری دارد، و لذا متوان از علامه(ره) دفاع کرد، که تمام مواردی را که
مرحوم علامه(ره) برای فوریت مثال زده، فوریت عرفیه است.

«فالإنصاف: أنّه إن تم الإجماع الذی تقدّم عن العّمة عل عدم البأس بالامور المذكورة و عدم قدح أمثالها ف الفوریة، فهو»، پس
انصاف این است که اگر إجماع که از علامه(ره) بر عدم اشال و قدح در أمثال این امور در فوریت گذشت تمام باشد، باید به

ه العالم.»، و الا واجب است که بر اولین زمانان إنشاء الفسخ، و الل مراتب إمأو وجب الاقتصار عل آن عمل کنیم، «و إ
که عرفا إنشاء فسخ امان باشد اقتصار کنیم که اشال ندارد، واله العالم.

«ثم إنّ الظاهر أنّه لا خلاف ف معذوریة الجاهل بالخیار ف تركالمبادرة»، ظاهر این است که اختلاف نیست در اینه کس که
جاهل به خیار است، در ترک مبادره معذور است، یعن کس که نمدانسته در این معامله، با اینه مغبون واقع شده است،
شارع برای او خیار غبن قرار داده است، معذور است، «لعموم نف الضرر»، برای اینه عموم لاضرر مگوید: در جای که

کس جاهل هم هست، باز حم ضرری برای او قرار داده نشده است.

«إذ لا فرق بین الجاهل بالغبن و الجاهل بحمه»، زیرا بین جاهل به غبن، که معاملهای را دو ماه پیش داده و در این دو ماه جاهل
به غبن بوده، حال که بعد از دو ماه فهمیده، همهی فقهاء گفتهاند: مغبون خیار غبن دارد و بین کس که جاهل به حم غبن است
فرق نمکند، لذا همان طور که جهل به غبن با فوریت منافات نداشت و جلوی خیار را نمگرفت، جهل به حم غبن هم جلوی

خیار را نمگیرد.

«و لیس ترك الفحص عن الحم الشرع منافیاً لمعذوریته»، و ترک فحص از حم شرع هم منافات با معذوریت ندارد، «كترك
الفحص عن الغبن و عدمه.»، مثل ترک فحص از غبن و عدم غبن، یعن ترک فحص از موضوع که اشال ندارد و مانع ثبوت

خیار نیست.

«و لو جهل الفوریة فظاهر بعضٍ الوفاق عل المعذوریة.»، حال اگر مداند که شارع در معاملهی غبنیه خیار قرار داده، اما
جاهل به فوریت است، ظاهر بعض از فقهاء این است که إجماع بر معذوریت داریم.



اما شیخ(ره) إشال کرده و فرموده: «و یشل بعدم جریان نف الضرر هنا»، لاضرر در اینجا جریان پیدا نمکند، «لتمنه من
الفسخ و تدارك الضرر»، چون تمن از فسخ و دفع ضرر داشته است، «فیرجع إل ما تقدّم من أصالة بقاء آثار العقد و عدم

صحة فسخ المغبون بعد الزمان الأول.»، لذا به أصل بقاء أثر عقد و عدم صحت فسخ مغبون بعد از زمان اول رجوع مشود.

«و قد ح عن بعض الأساطین عدم المعذوریة ف خیار التأخیر»، از کاشف الغطاء(ره) عدم معذوریت در خیار حایت شده
است، که شیخ(ره) فرموده: «و المناط واحدٌ.»، یعن اگر کاشف الغطاء(ره) در خیار تأخیر جهل به فوریت را عذر نداند، در

خیار غبن هم، جهل به فوریت نباید عنوان عذر را داشته باشد، یعن این دو ملاکش ی است.

بحث اخلاق؛ رذیله‌ی إبداع رأی

«سئلت ابا عبداله(علیه السلام)»، از امام صادق(علیه السلام) سؤال شد که «أن أدن ما یون به الإنسان شرکاً»، کمترین
چیزی که موجب شرک در انسان هست چیست؟

«و قال علیه السلام من إبتدع الرأی»، ایشان فرمودند: کس که رأی را إبداع کند، یعن کس که روی نظر شخص خودش،
بدون اینه هیچ مستند، حجت و دلیل برای رأی و قولش داشته باشد، رأی را اظهار کند، مثلا از وی سؤال مکنند که در مسائل
فقه حم این چیست؟ بدون اینه از فتوای مجتهد خبر داشته باشد یا خودش مجتهد باشد، همین طور ی اظهار نظری مکند،

یا در مسائل دیر، در فروع یا اصول دین نظر مدهد.

امروزه خیل هم رایج شده، در خیل از أبواب فقهیه، بعضها ی نظرات را مدهند، بدون اینه اصلا توجه داشته باشند که آیا
دلیل دارد یا نه؟ خودش را در معرض قرار مدهد و مگوید: نظر اسلام در این مورد این است، این حدیث را قبول نداریم.

گاه اوقات در بعض از این مقالات که در بعض از مجلات نوشته مشود، انسان مبیند که احادیث را که صحیح السندند و
در کتب اربعهی ما آمده و سندهای بسیار محم هم دارد، اما این آقا برای اینه نظر نو ارائه دهد، مگوید: اینها اعتباری ندارد،
بدون اینه تحقیق کرده باشد، که واقعاً آیا این حدیث سندی دارد یا نه؟ بلا فاصله تا از آن سؤال مکنند، مخواهد رأی خودش

را بوید و طوری هم مخواهد اظهار رأی کند، که دیران هم که مثل خودش ضعف عقل دارند، این را بپذیرند، که بر حسب
این روایت، این مصداق بارز شرک است.

ما طلبهها زیاد در معرض سؤال قرار مگیریم، انسان از منزلش که بیرون مآید، تا وقت که برمگردد، خصوصیت لباس این
إقتضاء را دارد، که اگر کس مسئلهی شرع یا دیندارد، از ما بپرسد، اما این را متوجه باشیم که اگر واقعاً چیزی را ندانیم و

ترین مرتبهی شرک برای که کسکه خواندیم، امام صادق(علیه السلام) فرمودند: کوچ إظهار کنیم، به حسب همین روایت
است که رأی را ابداع کند.

«من ابتَدَعَ رایاً فَاحب علَیه او ابغَض علَیه»، یعن برای اینه عدهای خوششان بیاید و یا عدهای بدشان بیاید، که ی عدهای
موافقت یا مخالفت کنند، اما همین که مبدع رأی شد، این خیل خطرناک است.

ضعلَینا بع لتَقَو لَو فرماید: *وم (ه علیه و آلهصل ال)نیست، به پیامبر که بالاتر از او در نزدش کس خداوند به اول شخص
اقاویل‏*، اگر حرف را به ما نسبت بدهد، که آن حرف را نزده باشیم، رگ او را مزنیم.

باید واقعاً بدانیم که خیل در معرض خطر هستیم، مبادا وقت صبح از منزل بیرون مآییم، تا برمگردیم با قلب پر از شرک به



منزل برگردیم و حساب کنیم که امروز چند حرف زدیم که هیچ دلیل بر آن نداشتیم.

همین طور انسان گاه اوقات مگوید: فلان آقا این حرف را زده است، بدون اینه انسان بداند که آیا این حرف را زد یا نه؟ و
اینه منظورش از این حرف چیست؟

در روایات ما وارد شده که ی از علائم شیعه؛ سوت است، که معنای سوت همین است، نه به این معنا که اگر انسان دید که
ظلم مشود و حق پایمال مشود، ساکت بماند، معنای سوت این است که شیعه، مادام که چیزی برایش محرز نباشد،

بیان نمکند و اینطور نیست که هر چیزی را به دین خدا و به مذهبش نسبت دهد و به عنوان ی حم دین آن را بیان کند.

البته انسان وقت که روایت را مبیند، در ی درجهی عمیقتر به مسئله مرسد، که مثلا انسان إجمالا و تصوراً که ی حرف را
مداند که جزء دین هست، حال اگر از آن پرسیدند، حق ندارد که بوید: این همین طور است.

گاه اوقات گرفتار شیطان هم مشویم و مگوییم که: فتوای ما این است، دو مورد از فتوای دیران را هم کنارش مگذاریم،
برای اینه بویم: من هم اهل نظر هستم و نظر ما هم همین است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


