
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«نظیر العقد الجائز دائماً، فلیس الأمر دائراً بین قلّة التخصیص و كثرته حتّ یتمسك بالعموم فیما عدا المتیقّن، فلو فرض عدم
جریان الاستصحاب ف الخیار عل ما سنشیر إلیه لم یجز التمسك بالعموم أیضاً.»

خلاصه مطالب گذشته

مرحوم شیخ(ره) بعد از اینه فرق بین ظرف و قید بودن را بیان کرده، فرمودند که: ما نحن فیه از قبیل اول است، یعن این عقد
مغبون که از (اوفُوا بِالْعقُودِ) خارج مشود، فرق نمکند که در ی آن خارج شود یا دائماً، یعن اینه چه ی آن خارج شود و

یا دائماً، از نظر تخصیص موجب قلّت و کثرت نمشود.

بعد تشبیه کرده و فرموده: همان طور که عقود جائزه مثل عقد هبه، که دائماً عنوان جواز را دارد، از (اوفُوا بِالْعقُودِ) خارج شده و
این چنین نیست که حال که عقد هبه از (اوفُوا بِالْعقُودِ) خارج شده، بوییم: چون دائماً خارج شده مستلزم کثرت التخصیص

است، چه عقد جائز در ی زمان خارج شود و چه دائماً، ی تخصیص بیشتر لازم نمآید.

بنابراین حال که ما نحن فیه عنوان ظرفیت را دارد، دیر مجال برای عموم زمان وجود ندارد، تا هنام ش در تخصیص زائد
بخواهیم به آن عموم زمان رجوع کنیم، بله باید به استصحاب رجوع کنیم، البته اگر شرایط استصحاب را دارا باشد، اما که در

چند سطر دیر اثبات مکنیم که استصحاب هم در اینجا جریان ندارد.

بنابراین حال که استصحاب هم جریان ندارد و به عموم (اوفُوا بِالْعقُودِ) هم نمتوانیم استدلال کنیم، باید سراغ اصل دیری برویم
و آن أصالة اللزوم است، منته اصالة اللزوم که مدرک و مستندش این عمومات (اوفُوا بِالْعقُودِ) نباشد.

در اوایل خیارات خواندیم که اصالة اللزوم حدود پنج یا شش دلیل دارد، که بعض از ادلهاش همین (احل اله الْبیع) و (اوفُوا
بِالْعقُودِ) بود و بعض از ادلهاش هم استصحاب لزوم و بقاء معامله بود و یا ادلهی دیری که در اول خیارات بیان کردیم.

نقد و بررس تعلیل به استصحاب

بعد سراغ بررس استصحاب آمده، که قول دوم در مسئله این بود که خیار غبن در غیر زمان فوریت هم وجود دارد، یعن بعد از
زمان فوریت هم موجود است، به دلیل استصحاب، یعن در این معاملهی غبنیه، آن زمان که مغبون متوجه غبنش شد، خیار

غبن داشت، بعد ش مکنیم که آیا خیار غبن دارد یا نه؟ خیار غبن را استصحاب مکنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


صحت جریان استصحاب بنا بر این دو مبن

مرحوم شیخ(ره) فرموده: این استصحاب بنا بر دو مبنا صحیح است؛ ی مبنا اینه در موضوع استصحاب مسامحه قائل شویم
و بوییم: اینه اصولیین در استصحاب بقاء موضوع را شرط کردهاند، این بقاء، بقاء به حسب عرف است و عرف در مسئلهی

بقاء موضوع مسامحه مکند.

مرحوم شیخ(ره) در رسائل این مثال را زده که در جای که آب یقیناً کر است، اگر از این آب ی سطل برداریم، اینجا باز عرف
مگوید: این آب که ی سطل از آن کم شده، همان آب سابق است، در حال که عقل مگوید: این آب با آن آب فرق دارد.

مرحوم شیخ(ره) فرموده: اگر در مسئلهی بقاء موضوع در استصحاب، نظر عرف را که مبتن بر مسامحه است معتبر دانستیم،
در اینجا هم استصحاب جاری مشود و مگوییم: در این عقد غبن، قبلا مغبون خیار داشت و حالا هم مگوییم که: خیار دارد.

مبنای دوم این است که در مواردی که ش در مقتض داریم، استصحاب را جاری کنیم، مثلا نمدانیم که در زمان بعد، آیا
مقتض خیار غبن در آن وجود دارد یا نه؟ ش ما ش در بقاء استعداد این معامله برای خیار غبن است، که در ش در بقاء
در مقتض کنیم، در اینجا هم که شتعبیر م در مقتض از حیث استعداد، اگر استصحاب را جاری بدانیم، که از آن به ش

است، استصحاب را جاری مدانیم.

عدم جریان استصحاب در صورت ناه عقل به موضوع

اما بنا بر این مبنا که موضوع در استصحاب را باید با دقت عقلیه بررس کنیم و عقل بوید که: این موضوع در زمان مشوک،
ر استصحاب جریان ندارد، چون در زمانکند، دی همان موضوع در زمان متیقن است و عقل هم با نظر دقیق مسئله را بررس

که خیار غبن وجود داشت، خیار غبن برای مغبون به نحو مطلق نبود.

زمان مغبون متمن از دفع ضرر نبود، یعن در زمان که با قطع نظر از خیار، مغبون تمن از دفع ضرر ندارد و راه ندارد بر
اینه ضرر را از خودش دفع کند إلا از راه خیار، اما زمان بعد از فوریت، زمان است که مغبون متمن از دفع ضرر گردیده،

اما از تمنش استفاده نرده، لذا به حسب دقت عقلیه دو موضوع است و استصحاب جریان ندارد.

دو مطلب بر خلاف نظر شیخ(ره) در رسائل

نتهای که در اینجا تذکرش لازم است این است که مرحوم شیخ(ره) در اینجا دو مطلب دارند، که هر دو مطلب برخلاف مبنای
خودشان در اصول است؛ ی مطلب اینه در اینجا فرمودهاند: تحقیق این است که موضوع در استصحاب باید به نظر عقل

باق باشد، در حال که در رسائل اثبات کردهاند که بقاء موضوع در استصحاب به نظر عرف کفایت مکند.

داریم، استصحاب مطلقا جریان ندارد، یعن در مقتض تهی دوم این است که در رسائل فرمودهاند که: در مواردی که شن
اعم از اینه موضوع مستصحب از راه دلیل لفظ ثابت شده باشد و یا غیر دلیل لفظ، اما از عبارتشان در اینجا استفاده

مشود که اگر موضوع در استصحاب از راه دلیل لفظ ثابت شده باشد، ولو ش در مقتض هم باشد جریان دارد، که این را
در تطبیق بیشتر توضیح مدهیم و اشاره مکنیم.



نقد و بررس کلام صاحب ریاض(ره)

بعد سراغ تفصیل صاحب ریاض(ره) آمده، که فرموده بود: اگر مستند ما در خیار غبن إجماع باشد، استصحاب جریان دارد،
اما اگر مستندمان در خیار غبن قاعدهی لاضرر باشد، استصحاب جریان ندارد، که مرحوم شیخ(ره) فرموده: این حرف، حرف
اگر بقاء الموضوع را بالنظر العقل ،دانیم یا عقلاه باید ببینیم که در استصحاب، بقاء موضوع را عرفاً لازم منیست، بل درست

لازم داشته باشیم، اینجا استصحاب جریان ندارد، ولو اینه مدرک خیار غبن إجماع باشد.

صاحب ریاض(ره) فرموده: اگر مدرک در خیار غبن إجماع باشد، استصحاب جریان دارد، چون موضوع و معقد إجماع
مغبون است و مغبون در زمان فوریت، در بعد از زمان فوریت هم موجود است، پس موضوع باق است و لذا خیار غبن را

استصحاب مکنیم.

شیخ(ره) فرموده: اگر در بقاء موضوع در استصحاب، بقاء به نظر عقل را معتبر بدانیم، عقل مگوید: مغبون بعد از زمان
ن من دفع الضرر، أما این مغبون، مغبونفوریت، با مغبون در زمان فوریت دو موضوع است، مغبون در زمان فوریت لم یتم
است که قبلا تمن از دفع ضرر داشته، لذا اگر دقت عقل را در بقاء موضوع معتبر بدانیم، استصحاب جریان ندارد، ولو اینه

مستند در خیار غبن إجماع باشد.

اما اگر نظر مسامح عرف را کاف بدانیم، استصحاب جریان دارد، ولو اینه دلیل خیار غبن ما قاعدهی لاضرر باشد.

تطبیق عبارت

«نظیر العقد الجائز دائماً»، نظیر عقدی که دائماً جائز است، که این تنظیر برای ما نحن فیه است، که در ما نحن فیه گفتیم: بین
اینه عقد مغبون در ی زمان از (اوفُوا بِالْعقُودِ) خارج شده باشد و یا دائماً خارج شود فرق نمکند و در هر دو صورت از نظر

قلّت و کثرت تخصیص فرق نمکند، که این را تشبیه کردهاند به عقدی که دائماً جایز است، مثلا هبه از (اوفُوا بِالْعقُودِ) دائماً
خارج مشود و ی تخصیص هم بیشتر لازم نمآید.

«فلیس الأمر دائراً بین قلّة التخصیص و كثرته حتّ یتمسك بالعموم فیما عدا المتیقّن»، أمر دائر بین قلّت و کثرت تخصیص
نیست، تا در مواردی که ش ما موجب شود که زیادی تخصیص لازم بیاید، در غیر متیقّن به عموم پناه ببریم و به اصالة

العموم عمل کنیم، «فلو فرض عدم جریان الاستصحاب ف الخیار عل ما سنشیر إلیه لم یجز التمسك بالعموم أیضاً.»، لذا اگر
فرض شود که استصحاب در خیار جریان ندارد، که همین الآن اشاره کردیم، که شیخ(ره) فرموده: بقاء موضوع باید به دقت

عقل باشد، باز هم به اصالت العموم نمتوانیم تمس کنیم.

البته تعجب است که مرحوم شیخ(ره) در اینجا به این مطلب تصریح کردهاند، در حال که در رسائل مفصلا اثبات کردهاند که
بقاء موضوع به نظر عرف هم کفایت مکند.

«نعم، یتمسك فیه حینئذٍ بأصالة اللزوم الثابتة بغیر العمومات.»، بله در این فرض که استصحاب جریان ندارد، متوان به اصالة
اللزوم که از راه عمومات مثل (اوفُوا بِالْعقُودِ) و (احل اله الْبیع) استفاده نشده، تمس کنیم.

کرده و حال سراغ دلیل قول به تراخ الاستصحاب»، تا اینجا ادله قول به فوریت را بررس إل ا استناد القول بالتراخو أم»
آمدهاند، که قائل به تراخ به استصحاب خیار غبن استدلال کرده است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


شیخ(ره) فرموده: «فهو حسن عل ما اشتهر من المسامحة ف تشخیص الموضوع ف استصحاب الحم الشرع الثابت بغیر
الأدلّة اللفظیة المشخّصة للموضوع»، بنا بر دو مبنا این خوب است؛ ی بنا بر آنچه که مشهور است که مشهور در تشخیص

موضوع استصحاب مسامحه مکنند، یعن بقاء موضوع به نظر عرف را کاف مدانند، البته در استصحاب حم شرع، که به
غیر ادلهی لفظیه ثابت است.

ی سری احام داریم که موضوع در همان دلیل لفظ آمده است، مثل همین مثال که شیخ(ره) در رسائل آورده، که «الماء
المتغیر نجس»، که دلیل حم نجاست را روی آب آورده، یعن آب که متغیر است، پس تغیر با دلیل لفظ موضوع برای نجاست

قرار گرفته، لذا مگوییم: آب مادام که متغیر است؛ نجس است؛ اما بعد که تغیر از بین رفت، نجاست هم از بین مرود.

حال اگر بعد از آنه تغیر این آب از بین رفت، ش کنیم که آیا نجس است یا نه؟ دیر نمتوانیم استصحاب کنیم، چون
موضوع نجس «الماء المتغیر» بود، اما الآن تغیر از بین رفته است.

اما در غیر این موارد، در استصحاب حم شرع، که این حم به غیر ادلهی لفظیهای موضوع را مشخص مکنند ثابت است،
مشهور گفتهاند که: در بقاء موضوع تسامح مکنیم.

«مع كون الشكّمن حیث استعداد الحم للبقاء.»، مبنای دوم این است که مشهور گفتهاند: در موردی که ش در استعداد حم
برای بقاء است، یعن ش در مقتض است، که نمدانیم آیا این معامله بعد از زمان فوریت مقتض خیار را دارد یا نه؟ در اینجا

در ش در مقتض هم استصحاب مکنیم.

اما شیخ(ره) فرموده: «و أما عل التحقیق من عدم إحراز الموضوع ف مثل ذلك عل وجه التحقیق»، بنابر تحقیق نظر شیخ(ره)
این است که موضوع در مثل این موارد به نظر دقّ و عقل باق محرز نیست، یعن به نظر عقل بقاء ندارد، «فلا یجری فیما نحن

فیه الاستصحاب»، لذا در ما نحن فیه استصحاب جریان ندارد.

شیخ(ره) فرموده: اگر مبنای در استصحاب را بقای عقل موضوع قرار بدهیم، که تحقیق همین است، استصحاب جریان ندارد،
ه سابقاً متیقن است، ثبوت خیار است برای کسن من تدارك ضرره بالفسخ»، آنفإنّ المتیقّن سابقاً ثبوت الخیار لمن لم یتم»

که تمن از تدارک ضرر به سبب فسخ را ندارد، یعن آن زمان که شارع خیار غبن را برای مغبون آورد، زمان بود که مغبون
قدرت به هم زدن معامله را نداشت، «فإذا فرضنا ثبوت الحم من الشرع عل هذا الوجه فلا معن لانسحابه ف الآن اللاحق»، اگر

ثبوت حم از طرف شارع را به این وجه فرض کردیم، انسحاب و کشاندن این حم در زمان لاحق معن ندارد، «مع كون
الشخص قد تمن من التدارك و لم یفعل»، چون در زمان لاحق عنوان مغبون عوض مشود و این مغبون، مغبون است که

تمن از تدارک را داشته، اما تدارک نرده است، «لأنّ هذا موضوعٌ آخر یون إثبات الحم له من القیاس المحرم.»، یعن اینه
تمن داشته و انجام نداده، موضوع دیری است، که إثبات حم برای او، دیر از باب قیاس حرام مشود، اینه بوییم: همان

طور که خیار غبن برای مغبون که تمن نداشت ثابت بود، برای مغبون هم که تمن داشته و انجام نداده هم ثابت است، این
قیاس مشود و درست نیست.

«نعم، لو احرز الموضوع من دلیل لفظ عل المستصحب»، بله اگر موضوع مستصحب را دلیل لفظ برای ما روشن کند، مثل
همین «الماء المتغیر»، «أو كان الشكّ ف رافع الحم حتّ لا یحتمل أن یون الشكّ لأجل تغیر الموضوع»، و یا ش، ش در

مقتض نباشد و ش در رافع باشد، تا اینه احتمال داده نشود که ش به خاطر تغیر موضوع است، «اتّجه التمسك
بالاستصحاب.»، تمس به استصحاب درست مشود.



در اینجا شیخ(ره) استدراک کرده و فرموده: اگر موضوع از راه دلیل لفظ ثابت شود، این إطلاق دارد، و لذا استصحاب را
جاری مکنیم، ولو اینه ش ما ش در مقتض باشد، چون در مقابلش فرموده: «أو کان الش» و این معنایش این است که
صورت قبلیش أعم و مطلق است، یعن در جای که موضوع را از دلیل لفظ آوردیم، اعم از اینه ش در مقتض باشد و یا در

رافع، استصحاب جریان دارد و یا در جای که موضوع را از دلیل لفظ نیریم، اما ش ما، ش در رافع باشد، استصحاب
جریان دارد.

شیخ(ره) در همین سه چهار سطر با دو مبنای مهمشان در کتاب رسائل مخالفت کردهاند، ی مبنا این است که ایشان در بقاء
موضوع نظر مسامح عرف را مطلقا کاف مداند، چه موضوع از دلیل لفظ استفاده شود و چه غیر دلیل لفظ، اما در اینجا

فرموده: دقت عقلیه لازم است.

باشد که موضوع از دلیل لفظ در مقتض مطلقا استصحاب جریان ندارد، چه ش در مقتض دوم در رسائل فرموده: در ش
استفاده شود و چه از دلیل غیر لفظ، اما در اینجا فرموده: اگر از دلیل لفظ استفاده شود، در ش در مقتضاش استصحاب

جریان دارد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در جای که یقین داریم، که این عقلا همان موضوع سابق است، مثلا زید دیروز زنده بوده و امروز
ش مکنیم که آیا زنده است یا نه؟ یا دیروز عالم بوده و امروز ش مکنیم که آیا عالم هست یا نه؟ عقل مگوید که: زید

امروز همان زید دیروز است و این از جهت عقل هم همان است.

البته مشهور گفتهاند: نظر مسامح عرف کاف است، ی از حرفهایشان همین است که اگر ما نظر دقّ عقل را ملاک قرار
دهیم، 97 درصد استصحابات دیر جریان ندارد و همین طور هم هست.

«و أما ما ذكره ف الریاض»، صاحب ریاض(ره) در مسئله تفصیل داده و فرموده: اگر مستند خیار غبن إجماع باشد،
استصحاب جاری است، اما اگر مستند لاضرر باشد، استصحاب جاری نیست، که شیخ(ره) فرموده: این تفصیل درست نیست

التدقیق ف الأمر عل باشد یا به نظر عرف؟ «ففیه: أنّه إن بن وییم که: آیا موضوع به نظر عقل باید باقو باید همین را ب
موضوع الاستصحاب كما أشرنا هنا و حقّقناه ف الاصول»، این در صورت است که امر بنا بر تدقیق در موضوع گذاشته شود،

همان گونه که در اینجا و در اصول آن را محقق کردیم، «فلا یجری الاستصحاب و إن كان المدرك للخیار الإجماع.»،
استصحاب جریان ندارد، ولو اینه مدرک خیار إجماع باشد.

تعجب این است که در اینجا فرموده: ما در اصول تحقیق کردیم، در حال که در اصول فرموده: به نظر عرف کفایت مکند.

«و إن بن عل المسامحة فیه كما اشتهر»، اگر بنا بر مسامحه در موضوع گذاشته شود، که مشهور هم همین است، «جرى
الاستصحاب و إن استند ف الخیار إل قاعدة الضرر»، استصحاب جریان دارد، ولو اینه در اثبات خیار به قاعدهی لاضرر

استدلال کنیم.

«كما اعترف به ولده(قدّس سرهما) ف المناهل»، همان گونه که فرزند صاحب ریاض، صاحب مناهل(ره) به آن اعتراف کرده
است، «مستنداًإل احتمال أن یون الضرر علّةً محدِثةً یف ف بقاء الحم و إن ارتفع.»، در حال که استناد کرده به اینه

احتمال مدهیم که ضرر علت محدثه باشد، که این در بقاء حم کفایت مکند، یعن صاحب مناهل(ره) در اعتراض به والدش
صاحب ریاض(ره) به ایشان عرض کرده که اگر ضرر را هم علت محدثه و هم علت مبقیه برای خیار بدانیم، در اینجا خیار

استصحاب نمشود، چون شارع قبلا برای این آقا به خاطر اینه ضررش دفع شود خیار را قرار داده، حال بعد از زمان فوریت



مگوییم که: قبلا متمن از دفع ضرر بودی و انجام ندادی، پس دیر خودت نخواست که ضرر را دفع کن و الآن هم ضرر
جدیدی وجود ندارد، لذا نمتوانیم خیار را استصحاب کنیم.

اگر ضرر را برای خیار، هم حدوثاً و هم بقائاً علت بدانیم، دیر ضرر وجود ندارد، که بتوانیم استصحاب کنیم و بوییم: موضوع
باق است و استصحاب را جاری کنیم، اما اگر گفتیم که: ضرر فقط علت محدثه است، حدوث ضرر برای بقاء حم کفایت

مکند، لذا صاحب مناهل(ره) فرموده: باید در خیار را استصحاب کنیم.

بنابراین حرف صاحب مناهل(ره) این است که اگر برای ضرر، هم علت محدثه و هم علت مبقیه قائل شویم، چون در بقاء دیر
این ضرر وجود ندارد، موضوع عوض مشود و نمتوانیم استصحاب را جاری کنیم، اما اگر ضرر فقط علت محدثهباشد، این

در حدوث خیار کفایت مکند و در بقاء خیار هم از راه استصحاب وارد مشویم و مگوییم که خیار غبن وجود دارد.

«مستنداً» یعن صاحب مناهل فرموده: اگر به قاعدهی لاضرر استدلال کنیم، باز هم استصحاب جاری است، البته به استناد
اینه ضرر تنها علت محدثه باشد و در بقاء حم کفایت کند، «و إن إرتفع» یعن وقت که علت محدثه شد، ولو ضرر هم مرتفع

شود، اما باز هم خیار را متوانیم استصحاب کنیم.

«إ أن یدّع أنّه إذا استند الحم إل الضرر فالموضوع للخیار هو المتضرر العاجز عن تدارك ضرره»، مر اینه ادعا کند که
اگر حم مستند به ضرر شد، موضوع خیار متضرری مشود، که عاجز است از تدارک ضرر است، که شارع برای این

متضرری که عاجز از تدارک ضرر است، خیار قرار داده است، «و هو غیر محقَّق ف الزمان اللاحق، كما أشرنا.»، اما بعد از
زمان فوریت متضرری است که قبلا قدرت تدارک ضرر داشته، یعن این موضوع در زمان لاحق محقق نیست.

تا اینجا بحث به این نتیجه رسید که چون شیخ(ره) نظر شریفشان در بقاء موضوع به دقت عقلیه است، لذا فرموده: استصحاب
جریان ندارند، تمس به عموم را هم که قبول نردهاند، چون مسئله را از باب ظرفیت گرفتهاند، لذا نه به استصحاب مشود

عمل کرد و نه به اصالة العموم، بله باید رفت به اصالة اللزوم که مستند به (اوفُوا بِالْعقُودِ) نیست عمل کنیم.

تفصیل بعض المعاصرین در مسئله بنا بر اختلاف در معنای لزوم

توانیم به عموم تمسه آیا مکردهاند بر این داده و مسئله را مبتن از معاصرین در مسئله تفصیل بعد شیخ(ره) فرموده: بعض
کنیم و یا نمتوانیم؟ حال ببینیم که آیا این مطلب، مطلب درست است یا نه؟

بعض از معاصرین گفتهاند که: باید لزوم عقد را معنا کنیم، اینه مگوییم: بیع لازم است، عقد لازم است، لزوم عقد را به دو
شل م‌توانیم معنا کنیم؛

معنای اول این است که اگر گفتیم که: این عقد لازم است، یعن اثر این عقد دائماً باق مماند، که هر عقدی ی اثری دارد، مثلا
اثر بیع ملیت است، اثر ناح زوجیت است، که این معنای لزوم را از حم شارع استفاده کردیم که مگوید: عقد واجب

الوفاست، که انسان وجوب وفاء را طوری مفهمد که وقت شارع مگوید: به این عقد وفا کن، یعن نذار اثر عقد از بین برود،
یعن اثر این عقد را دائماً محفوظ نهدار.

اگر لزوم عقد را این گونه معنا کردیم، ی عموم پیدا مکنیم و آن عموم، عموم أزمان است، یعن در جمیع ازمنه باید اثر عقد
را محفوظ نه داریم، حال اگر در بعض از زمانها دلیل داشتیم بر اینه خیار غبن وجود دارد، در آن زمان اثر این عقد از بین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مرود، اما در زمانهای بعد باز باید به همان عموم زمان عمل کنیم.

معنای دوم این است که لزوم به این معنا نیست که ی عموم در اینجا بتراشیم و لزوم عقد ربط به عموم ندارد، بله عقد لازم
است، یعن اینه ی ملیت در بیع ثابت مشود، که برای استمرارش از استصحاب استفاده مکنند، یعن وقت که این عقد

واقع شد و ی ملیت آورد، استمرار این ملیت با استصحاب ثابت مشود و دیر عموم نداریم.

بعض از معاصرین گفتهاند که: بنا بر معنای اول، خیار غبن فوری است و بعد از زمان فوریت باید به عموم عمل کنیم، اما بنا
بر معنای دوم، لزوم با استصحاب استمرار پیدا مکند، که این استصحاب ی استصحاب خیار تعارض پیدا مکند.

بنا بر معنای دوم، لزوم عقد یعن اثر این عقد محقق مشود، بعد استمرار این اثر را از (اوفُوا بِالْعقُودِ) به دست نمآوریم، بله
استمرار این اثر را از استصحاب به دست مآوریم و تا روز قیامت هم متوانیم استصحاب کنیم.

بعد گفتهاند: در معنای دوم بین این استصحاب ملیت و استصحاب خیار غبن تعارض به وجود مآید، اما استصحاب خیار بر
استصحاب ملیت مقدم است.

تطبیق عبارت

اساسحرف ب گوید: این یل له»، شیخ(ره) از اول پنبهاش را زده و مما لا محص المعاصرین عل المسألةَ بعض إنّه بن ثم»
است، «فقال ما لفظه: إنّ المسألة مبتنیة عل أنّ لزوم العقد معناه»، مسئله مبتن است بر اینه معنای لزوم عقد چیست؟ «أنّ
أثر العقد مستمر إل یوم القیامة»، اینه مگوییم: عقد لازم است آیا معنایش این است که أثر عقد تا روز قیامت است، «و أنّ

عموم الوفاء بالعقود عموم زمان»، این به منزلهی تعلیل عبارت قبل است، یعن به این دلیل عقد تا روز قیامت استمرار دارد که
،دائماً و تا روز قیامت باید وفا کن گوید: به عقد وفا کن، یعنکه م وقت است، یعن عموم زمان عموم وفاء به عقود، ی

آن به عقد وفا کن، «بل عل دانیم که مراد آیه این نیست که در یللقطع بأن لیس المراد بالآیة الوفاء بالعقود آناً ما»، چون م»
.ه دائماً باید وفا کنالدوام»، بل

«و قد فهم المشهور منها ذلك»، مشهور هم از آیهی (اوفُوا بِالْعقُودِ) ی عموم ازمان را فهمیدهاند، «و باعتبار أنّ الوفاء بها العمل
بمقتضاها»، به إعتبار اینه وفاء به عقود یعن عمل به مقتضای آن، مثل اینه وقت در عرف مگوییم: به آن وعدهای که کردی

وفا کن، یعن به مقتضای وعدهات عمل کن، «و لا ریب أنّ مفاده عرفاً و بحسب قصد المتعاقدین الدوام»، و ش نیست که
مفادش به حسب فهم عرف و به حسب قصد متعاقدین دوام است.

پس تا اینجا ی عموم زمان درست کردیم، «فإذا دل دلیل عل ثبوت خیارٍ»، حال اگر دلیل دلالت بر خیار کرد، «من ضررٍ، أو
إجماع، أو نصٍ ف ثبوته ف الماض»، یعن قاعدهی لاضرر یا إجماع و یا نص دلالت بر ثبوت خیاری در گذشته کرد، که این

«الماض» یعن ماض به نسبت به زمان ش، چون الآن در خیار غبن ی زمان ش داریم و ی زمان قبل از زمان ش، که
همان زمان فوریت است که نص در ثبوت خیار در همان زمان اول در گذشته داریم، «أو مطلقاً بناء عل الإهمال»، یعن نص بر
خیار به نحو إهمال داریم، که إهمال یعن معلوم نیست که بنحو فوریت است یا به نحو مطلق، «للإطلاق ف الأخبار»، این إطلاق

یعن همان تعمیم که بوییم: خیار هم در زمان فوریت است و هم در غیر از زمان فوریت.

شود، عام بر عموم خودش باقاستثناء م عمومه»، الآن که از آن عموم زمان عل العام و یبق من ذلك العام ون استثناءفی»
است، «كاستثناء أیام الإقامة و الثلاثین و وقت المعصیة و نحوها من حم السفر.»، بعد مثال زده که مثلا ما ی عام کل داریم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


که مسافر با این شرایط باید نمازش را شسته بخواند، منته ی استثنائات زدیم که آن مسافری که قصد إقامهی ده روز مکند،
یا س روز مردد است و در جای مانده، که از روز س و یم به بعد باید تمام بخواند و یا وقت معصیت که سفرش سفر

معصیت است و مانند اینها که از حم سفر استثناء مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


