
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۵ بهمن ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 64 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
بحث اصل راجع به بررس تفاوت میان "طلب" و "اراده" در زمینهی اراده تشریع است. در ابتدا، این پرسش مطرح مشود که

آیا اراده تشریع وجود دارد یا تنها اراده توین معتبر است. برخ متفران مانند مرحوم نائین و محقق بروجردی قائل به
تفاوت میان طلب و اراده هستند. در ادامه، این دیدگاه بررس مشود که اگر اراده توین خداوند بر ی امر قرار گیرد، آن امر
حتماً تحقق خواهد یافت، اما در اراده تشریع چنین الزام وجود ندارد. این مسئله به بحث ایمان و کفر نیز کشیده مشود: اگر

اراده توین خداوند به کفر یا ایمان کس تعلق گیرد، آیا ملف همچنان دارای اختیار خواهد بود؟ آخوند خراسان در "کفایه"
تصریح مکند که اگرچه اراده توین تخلفناپذیر است، اما مقدمات ایمان و کفر (علم، قدرت، و اراده) اختیاریاند، پس تلیف

همچنان معقول است. ی اشال مهم این است که اگر انسان در پذیرش ایمان یا کفر مختار است، چونه این اختیار در برابر
اراده توین خداوند قرار مگیرد؟ آخوند با اشاره به نقش واسطهها، این مسئله را حل مکند و مگوید اراده توین خداوند به
ایمان یا کفر افراد تنها در صورت تعلق مگیرد که خود آنان آن را اختیار کرده باشند. بحث دیری که مطرح مشود، رابطهی

اختیار با عقاب اله است. اگر انسان ذاتاً شق یا سعید باشد، چطور متوان او را به خاطر اعمالش مؤاخذه کرد؟ آخوند
خراسان با استناد به حدیث که مگوید "السعید سعیدٌ ف بطن امه"، تأکید مکند که شقاوت و سعادت ذاتاند و این مسئله را

از دایرهی تحلیل عقل خارج مداند، اما این پاسخ همچنان به نوع جبرگرای نزدی است. در مسئلهی "تجری" یعن قصد انجام
گناه بدون تحقق آن، آخوند معتقد است که چنین شخص به دلیل سوء نیت، مستحق عقوبت است، زیرا این نیت نشاندهندهی

خبث باطن و دوری از خداوند است. این دیدگاه نیز به نوع مفهوم جبر را در خود دارد، زیرا اگر انسان از ابتدا ذاتاً شق یا
سعید باشد، اختیار او چونه قابلتعریف خواهد بود؟ در مجموع، با بررس دقیق رابطهی ارادهی اله، اختیار انسان، و

مسئولیت اخلاق، چالش فلسف دربارهی نسبت جبر و اختیار مطرح مشود که همواره در تاریخ کلام اسلام مورد بحث بوده
است.

مسئلهی جبر و اختیار از دیدگاه محقق اصفهان بررس
در ادامه، کلام محقق اصفهان (رحمةالهعلیه) را مورد بررس قرار مدهیم. ایشان در توضیح دیدگاه آخوند خراسان چنین بیان

مکند: آخوند معتقد است که اگر ارادهی اله به خود فعل تعلق بیرد—فارغ از اینه بنده اراده داشته باشد یا خیر—این امر
منجر به جبر خواهد شد. اما اگر ارادهی خداوند به فعل که از بنده با اختیار و ارادهی او صادر مشود تعلق گیرد، در این

صورت، از شائبهی جبر خارج مشود. این همان مطلب است که آخوند در نظریهی خود به آن تصریح کرده بود. بااینحال،
اشال که بر این دیدگاه وارد شده، این است که خود اراده نیز از ممنات بوده و نیازمند علت است.

آخوند در پاسخ به این اشال، عبارت دارد که مفرماید: «إنما یخرج بذل عن الاختیار لو لم ین تعلق الارادة بها مسبوقة
بمقدماتها الاختیاریة». یعن تنها در صورت فعل از اختیار خارج خواهد شد که مقدمات آن، اختیاری نباشند. اما از آنجا که این

مقدمات، مانند علم، قدرت، و خود اراده، اختیاری هستند، بنابراین فعل نیز اختیاری محسوب مشود. سپس ایشان ادامه
مدهد: «و إلا فلابد من صدورها بالاختیار»، یعن در غیر این صورت، حتماً فعل باید بهصورت اختیاری صادر شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در اینجا محقق اصفهان به نقد این سخن پرداخته و بیان مکند که نیازی به این استدلال نبود که آخوند عبارت «فلابد من
صدورها بالاختیار» را بیاورد، زیرا این امر بدیه است. وی معتقد است که بهجای آنه گفته شود «لزم تخلف إرادته عن مراده»
باید گفته مشد که «لزم الخلف»، زیرا اگر ما فرض کنیم که ی فعل مسبوق به مقدمات اختیاری است و ی از این مقدمات،
اراده است، پس آن فعل طبعاً اختیاری خواهد بود. در غیر این صورت، لازم مآید که این فرض باطل باشد و این امر، نه تخلف

اراده از مراد، بله "خلف فرض" را در پ دارد.

بنابراین، اشال محقق اصفهان بر آخوند خراسان این است که عبارت «لزم تخلف ارادته عن مراده» چندان دقیق نیست، بله
اگر چنین اشال وارد باشد، درواقع باید گفت که «لزم الخلف» یعن باطل شدن فرض اولیه، نه تخلف اراده از مراد. این

اشال از نظر منطق قابل توجه بوده و نقد دقیق بر دیدگاه آخوند محسوب مشود. در ادامه، محقق اصفهان توضیح مدهد
ال اصلبه اش که استدلال بر لزوم صدور فعل اختیاری و اشاره به عدم ارتباط این بحث با مسئلهی جبر، در واقع پاسخ

نیست. ازاینرو، ایشان عبارت «لابدیة صدور الفعل بالاختیار و إنقلاب الأمر عل الجبری» را غیرمرتبط با حل این اشال دانسته
و معتقد است که نمتوان بر مبنای آن، نظریهی جبر را کاملا رد کرد. محقق اصفهان مفرماید:

توضيحه : أن إرادته ـ تعال ـ لو كانت متعلقة بفعل العبد مطلقا ـ اراده أم لا ـ لان للجبري أن يستشف عدم تأثير قدرة العبد
وإرادته ف فعله ؛ إذ المفروض أنه واجب الصدور أراده العبد أم لا ، ففيما أراده العبد من باب الاتفاق يونان معلول علة واحدة ،

وه الإرادة الأزلية والمشية الإلهية ، وأما إن كانت متعلّقة بفعله بما له من المبادي المصححة لاختياريته ف حد ذاته ـ من القدرة
والإرادة والشعور ـ فلا طريق للجبري إل عدم تأثير قدرة العبد وإرادته ؛ اذ المفروض أن نف الاختيار بمجرد وجوب الصدور

لمان تعلّق الإرادة الأزلية به ، وبعد ما علم أنّ الإرادة لم تتعلق بالفعل بما هو ، بل بمباديه الاختيارية أيضا ، فلا مجال لأن يقال :
بعدم الاختيارية لوجوب الصدور.

ومما ذكرنا يتضح فساد ما ربما يتوهمه الجاهل من أنّ مسبوقية الفعل بالإرادة وجدانية ، فيرجع النزاع إل أن العدل يسم هذا
الفعل بالاختياري دون الجبري ، فالنزاع ف التسمية.

وجه وضوح الفساد : أن كل سابق لا يجب أن يون مؤثّرا ف اللاحق ، فمجرد تسليم الطرفين لسبق الإرادة لا يرفع النزاع عن
البين. فلا تغفل.

وأما لابدية صدور الفعل بالاختيار ، وانقلاب الأمر عل الجبري ، فهو أجنب عن جواب هذا الاشال بالخصوص ، ولا يصح حمل
[1].ط الإرادة ، وذلك لأنّ لازم عدمه الخلف ، لا تخلف المراد عن إرادته تعالاللابدّية من حيث فرض توس المتن عل اللابدّية ف

ال محقق اصفهاناش تحلیل مسئلهی جبر و اختیار و بررس
با قطع نظر از عبارات مرحوم آخوند و اشالات که به بیان ایشان وارد شده است، پرسش اساس این است که این مسئلهی

پیچیده و این عویصه چونه باید حل شود؟ اگر این مسئله برای ما روشن نشود، در بسیاری از مباحث دیر نیز با مشل مواجه
خواهیم شد. بنابراین، باید در بررس این بحث نهایت دقت را به کار ببریم. مسئلهی اصل در اینجا این است که اگر بپذیریم که

اراده به فعل تعلق گرفته است، این امر منجر به ی از دو نتیجهی زیر خواهد شد:

1. اگر این اراده معلول ارادهی دیری باشد، مستلزم تسلسل خواهد بود.
2. اگر این اراده مستقیماً از ارادهی خداوند نشأت بیرد، مستلزم جبر خواهد بود.

مرحوم محقق اصفهان، برای تبیین دقیقتر این اشال، آن را به سه فرض تقسیم مکند:
فرض اول: فعل در عالم خارج به واسطهی ارادهی اله واجب و ضروری باشد. در این فرض، ادعا مشود که هر فعل که در



جهان رخ مدهد، از آن جهت که ارادهی خداوند بر آن تعلق گرفته است، واجب و ضروری خواهد بود. محقق اصفهان در
پاسخ به این احتمال مگوید که ما در جای خود اثبات کردهایم که هیچ ارادهای نمتواند مستقیماً به فعل غیر تعلق بیرد، چراکه
این امر محال است. همانطور که در میان ممنات نیز ارادهی ی فرد به فعل فرد دیر تعلق نمگیرد، در نظام اله نیز ارادهی

خداوند نمتواند به افعال مخلوقات بهصورت مستقیم تعلق یابد.

فرض دوم: فعل به واسطهی ارادهی فاعل ضروری باشد. در این فرض گفته مشود که فعل در عالم خارج به دلیل ارادهی خود
فاعل تحقق میابد و ضروری مشود. محقق اصفهان این احتمال را نهتنها اشالبرانیز نمداند، بله معتقد است که این

دقیقاً همان معنای اختیار است. اگر بوییم که این فعل، صرفاً به دلیل ارادهی فاعل واجب شده است، این نهتنها مشل ایجاد
نمکند، بله تأکیدی بر اختیاری بودن فعل است. بنابراین، این فرض از دایرهی بحث جبر خارج مشود.

فرض سوم: خود اراده، واجب و ضروری باشد. مهمترین و چالشبرانیزترین بخش این بحث، فرض سوم است. اگر بوییم که
خود اراده بهطور ضروری تحقق یافته است، به این معنا که فرد چه بخواهد و چه نخواهد، به ایمان یا کفر اراده کرده است، در

این صورت، نتیجهی آن چیزی جز جبر نخواهد بود. به بیان دیر، اگر تحقق ارادهی شخص نسبت به ی فعل، امری ضروری و
گریزناپذیر باشد، دیر جای برای اختیار باق نمماند. محقق اصفهان مفرماید:

توضيحه : أن الاشال : تارة ف وجوب الفعل بإرادة الباري ، واخرى ف وجوب الفعل بإرادة الفاعل ، وثالثة ف وجوب نفس
الإرادة.

والأول ما توهمه الأشعري ، وقد عرفت أنّ الفعل لم يتعلّق به إرادة الباري بما هو هو ، بل به بمباديه الاختيارية.
والثان مندفع بأنّ وجوب الفعل بالإرادة يؤكد إراديته.

ودعوى لزوم بقاء الارادة عل حال بحيث لو شاء فعل ، ولو لم يشأ لم يفعل فاسدة ؛ لأنّ الإرادة ما لم تبلغ حدّا يستحيل تخلّف
المراد عنها لا يمن وجود الفعل ؛ لأنّ معناه صدور المعلول بلا علّة تامة ، وإذا بلغت ذلك الحد امتنع تخلّفها عنه ، وإلا لزم تخلّف

المعلول عن علّته التامة.

و أما الثالث فبيانه: أن الإرادة من الممنات، فلا بدّ من استنادها إل الإرادة الواجبة بالذات ، فليس فعل العبد بإرادته حيث لا
تون إرادته بإرادته ، وإلا لتسلسلت الإرادات.

وفيه : أنّ الفعل الاختياري ما كان نفس الفعل بالإرادة لا ما كان إرادته بالإرادة ، فإنّ القادر المختار من إذا شاء فعل ، لا من إذا
شاء شاء ، وإلا لم ين فعل اختياري ف العالم حت فعله ـ تعال عما يقول الظالمون ـ إذ المفروض أن اختيارية فعله ـ تعال ـ
لصدوره عن العلم والإرادة ، ولو كانت إرادته ـ تعال ـ بإرادته للزم أن لا يون إرادته عين ذاته ـ تعال ـ إذ لا بد من فرض إرادة

[2].المتحدة مع ذاته تعال الاول فيلزم زيادة الثانية عل ، تصح إرادية الاول اخرى حت

در اینجا، ی اشال بزرگ مطرح مشود: اگر کس بوید که تحقق این اراده، امری قطع و جبری است، در این صورت، او
در واقع اختیار را انار کرده و به جبر مطلق قائل شده است. اما اگر اختیار را بپذیریم، باید توضیح دهیم که چونه متوان

ارادهای را تصور کرد که هم تحت تأثیر علل خارج نباشد و هم جبری نباشد. این مسئله ی از اساسترین مشلات در
مباحث فلسف و کلام دربارهی جبر و اختیار است. به همین دلیل، راهحل که ارائه مشود، باید بتواند این چالش را برطرف

کند.



تحلیل ملاک اختیار و نقد نظریه جبر از دیدگاه محقق اصفهان
ی از مسائل بنیادین که در بحث جبر و اختیار مطرح مشود، تعیین ملاک اختیاری بودن فعل است. محقق اصفهان در این

زمینه دو احتمال را بررس مکند:

1. ملاک اختیار این باشد که اگر فردی بخواهد، بتواند فعل را انجام دهد؛ یعن "إذا شاء فَعل". این تعبیر در کتابهای مختلف
رایج است و به این معناست که ارادهی شخص نسبت به فعل تعیینکننده است یعن اگر بخواهد انجام مدهد و اگر نخواهد

انجام نمدهد.

2. ملاک اختیار این باشد که فرد بتواند ارادهی خود را نیز کنترل کند؛ یعن "إذا شاء شاء"، به این معنا که فرد اگر بخواهد، اراده
خواهد کرد، و اگر نخواهد، اراده نمکند.

محقق اصفهان معتقد است که گزینهی دوم نادرست است و آن را رد مکند. به بیان ایشان، ملاک اختیاری بودن فعل این
است که "إذا شاء فَعل"، نه اینه "إذا شاء شاء"؛ زیرا اگر بوییم که فرد اختیار دارد که اراده کند یا نند، یعن برای هر ارادهای،

ی ارادهی دیری باید وجود داشته باشد که منجر به تسلسل خواهد شد. بنابراین، ارادهی شخص هرچه که باشد، حت اگر
در برابر جبریها همین مقدار استدلال را کاف کند. محقق اصفهانضروری باشد، این امر فعل را از اختیاری بودن خارج نم

مداند و مگوید فعل زمان اختیاری است که متعلق مشیت فاعل باشد، حال این مشیت ضروری باشد یا غیرضروری، این
موضوع ربط به جبر ندارد، یعن مهم این است که فعل وابسته به ارادهی فاعل است، اما اینکه خود این اراده واجبالوجود

باشد یا امری ضروری، تأثیری بر اختیار ندارد.

نقد مفهوم اختیار در افعال اله
محقق اصفهان در ادامه، از این دیدگاه نتیجهی دیری مگیرد: اگر ما ملاک اختیار را "إذا شاء شاء" بدانیم، حت افعال خداوند
کلام طبق مبان .؛ 2- ارادهی الهدو منشأ برای اختیار وجود دارد: 1- علم اله ،هم اختیاری نخواهند بود؛ زیرا در افعال اله

و فلسف، علم و ارادهی خداوند عین ذات او هستند، و ازآنجاکه ذات اله واجبالوجود است، بنابراین علم و ارادهی او نیز
واجب خواهند بود. حال، اگر ملاک اختیار این باشد که "اگر بخواهد، اراده خواهد کرد"، در این صورت، باید ارادهی خداوند

مسبوق به ارادهای دیر باشد که این امر با توحید افعال در تعارض است؛ زیرا ما در الهیات اثبات کردهایم که ارادهی خداوند
عین ذات اوست و در ذات اله دوگان راه ندارد. در نتیجه، حت اگر ارادهی خداوند واجب باشد، افعال که از او صادر

مشود، همچنان اختیاری خواهند بود. پس از این دیدگاه، وجوب اراده بهتنهای موجب جبر نیست.

تفاوت وجوب اراده در خداوند و انسان
مرحوم اصفهان در ادامه مگوید:

توضيحه : أن الإشال : إن كان ف أصل وجوب الإرادة ففيه : أن إرادته ـ تعال ـ واجبة بالذات ، فالامر فيها أشل.

وإن كان ف وجوبها بالغير ـ وانتهائها إل الغير ـ ففيه : أن المانع من الانتهاء إل الغير ليس إلا لزوم كون الفعل بجميع مقدماته ـ
أو بهذه المقدمة الأخيرة ـ صادرا عن اختيار ، فينتقض بإرادة الباري ؛ إذ ليست إرادته من أفعاله الاختيارية ، مع أنه موجب لعدم

كون الإرادة عين ذاته للزوم التعدد ، بل يشل حت عل القول بعدم كون إرادته عين ذاته للزوم التسلسل.

مضافا إل أنّ الحاجة إل مرادية الإرادة من جهة أنّ الإرادة من مقدّمات الفعل ، فلو لم تن بإرادته لم ين الفعل بإرادته. وحينئذ
فيشل : بأن هذا الإشال لا اختصاص له بالإرادة ، بل يجري ف علمه وقدرته ، ووجوده حيث إنّها مما يتوقّف عليه الفعل ،

وليست تحت قدرته واختياره.



ويسري هذا الإشال ف فعل الواجب تعال ؛ حيث إنه يتوقف عل ذاته وصفاته ، مع أنه ليس شء منها من أفعاله الاختيارية ،
فإنّ وجوب الوجود بالذات يقتض كونه بلا علّة ، لا كونه موجدا لذاته وصفاته. فمناط المقهورية والمجبورية ـ وهو عدم كون

الفعل بجميع مقدماته تحت اختيار الفاعل ـ مشترك بين الواجب والممن من دون دخل فيه للوجوب والإمان.[3]

اگر بپذیریم که وجوب اراده موجب جبر است، باید تفاوت میان وجوب اراده در خداوند و در انسان قائل شویم. در مورد
خداوند، ارادهی او عین ذاتش است و وجوب ذات دارد. اما در مورد انسان، ارادهی او بالذات واجب نیست، بله وجوب بالغیر
لر، ارادهی انسان امری حادث است که وجودش به غیر (علل و عوامل مختلف) وابسته است. همهی مشدارد. به عبارت دی
که در خداوند، اراده وجوب بالذات دارد و مانع از همین "وجوب بالغیر" است. در حال آید، ناشکه در بحث اختیار پیش م

برای اختیار ایجاد نمکند، اما در انسان، ازآنجاکه اراده واجب بالغیر است، ممن است این شبهه ایجاد شود که او در افعال
خود مجبور است.

پاسخ محقق اصفهان به اشال جبر
ایشان در ادامه مفرماید: اگر ملاک اختیار این است که فعل به فرد نسبت داده شود و نه به غیر، باید ببینیم چه چیزی این

انتساب را تضمین مکند. وی راهحل ارائه مدهد و مگوید: اگر ی از مقدمات یا جزء اخیر از مقدمات فعل، اختیاری باشد،
فعل نیز اختیاری خواهد بود، به این معنا که اگر علم، قدرت، یا خود اراده در فرآیند انجام ی فعل اختیاری باشند، در این

صورت، فعل نیز به عنوان ی فعل اختیاری محسوب مشود. پس حت اگر ارادهی انسان به علل پیشین وابسته باشد، این امر
لزوماً موجب جبر نخواهد بود.

محقق اصفهان در این بحث به بررس شاخص فعل اختیاری پرداخته و استدلال مکند که ملاک اختیار، ارتباط آن با ارادهی
فاعل است، نه اینکه ارادهی فاعل خودش چونه به وجود آمده باشد. به بیان دیر، اینکه ارادهی شخص از کجا آمده و آیا

ضروری است یا خیر، تأثیری در اختیاری بودن فعل ندارد.

1. تعیین شاخص فعل اختیاری
محقق اصفهان تصریح مکند که ملاک اختیار "إذا شاء فَعل" است، نه "إذا شاء شاء"، به این معنا که اگر فردی بخواهد، فعل را
انجام خواهد داد؛ نه اینه اگر بخواهد، خواستن در او ایجاد خواهد شد. این دیدگاه دو پیامد دارد: اولا، لازم نیست بررس کنیم
که خود اراده از کجا آمده و آیا وجوب دارد یا نه. ثانیاً، همینکه فعل مستند به ارادهی شخص باشد، کاف است که آن فعل را
اختیاری بدانیم. بنابراین، اگر فعل حداقل ی از مقدمات اختیاری را داشته باشد، دیر نمتوان آن را فعل جبری دانست. این
مقدمات ممن است علم، قدرت یا خود اراده باشد. در نتیجه، نمتوان گفت که چون ارادهی فرد ضرورت دارد، پس فعل او

جبری است.

2. نقد شبههی جبر با استناد به افعال اله
محقق اصفهان در گام بعدی، برای نقض شبههی جبر، به افعال اله اشاره مکند. او مگوید: اگر شما بویید که چون اراده
ضرورت دارد، فعل اختیاری نیست، در این صورت باید بپذیرید که خداوند نیز در افعال خود مجبور است! این استدلال بر این

پایه استوار است که:

1- افعال خداوند بدون ش اختیاریاند، زیرا خداوند متوانست عالم را خلق نند.
2- ارادهی اله عین ذات اوست و ذات خداوند ضروری است.

3- بااینحال، هیچکس نمگوید که خداوند در انجام افعال خود مجبور است.

ازاینرو، اگر در مورد خداوند پذیرفتهایم که فعل او باوجود وجوب ارادهاش همچنان اختیاری است، در مورد انسان نیز نباید



بوییم که چون ارادهی او ضرورت دارد، پس اختیار از او سلب شده است.

3. وجوب بالغیر اراده و تأثیر آن در اختیار
محقق اصفهان بین وجوب بالذات و وجوب بالغیر تفاوت قائل مشود: در خداوند، اراده بالذات واجب است و این موجب

سلب اختیار نمشود. در انسان، اراده بالغیر واجب است، اما این نیز موجب جبر نمشود. ایشان تأکید مکند که مشل جبر
در وجوب بالغیر ارادهی انسان نهفته است. اما این مشل به این دلیل که حداقل ی از مقدمات فعل (مانند علم، قدرت یا اراده)

اختیاری است، حل مشود.

4. تحلیل دقیق فعل اختیاری
ه تمامگوید: ملاک فعل اختیاری این است که از روی اراده صادر شود، نه ایندر تحلیل فعل اختیاری م محقق اصفهان

مقدمات آن مستقیماً در اختیار فرد باشد. برای تأیید این مطلب، او مثال بینای را مطرح مکند: اگر چشم باز باشد، فرد مبیند.
حالا اینکه چرا چشم باز شده، تحت تأثیر چه عوامل بوده، ضروری بوده یا اختیاری، تأثیری در این ندارد که دیدن، فعل

اختیاری است. اگر چشم بسته باشد، دیدن ممن نیست. به همین ترتیب، اگر اراده در فرد تحقق یافته باشد، فعل او اختیاری
خواهد بود، حت اگر این اراده ضرورت داشته باشد.

5. نقد دیدگاه عوامانه دربارهی اختیار
برخ افراد گفتهاند اینکه انسان بین دو کار تردید دارد و متواند ی را انتخاب کند، خود دلیل بر اختیار است. اما محقق

اصفهان این استدلال را رد مکند و مگوید: مجرد اینکه فعل مسبوق به اراده باشد، دلیل بر اختیار نیست. باید حقیقت اختیار
تحلیل شود، نه اینکه صرفاً بوییم چون بین دو کار مردد هستیم، پس اختیار داریم. او استدلال مکند که حقیقت فعل اختیاری

در این است که از روی اراده صادر شود، بدون توجه به اینکه خود اراده از کجا آمده باشد.

جمعبندی و نتیجهگیری
."شاء است، نه "إذا شاء "لفَع 1. ملاک اختیار "إذا شاء

2. اگر حداقل ی از مقدمات فعل (مثل اراده، علم یا قدرت) اختیاری باشد، فعل نیز اختیاری خواهد بود.
3. نمتوان گفت که چون اراده ضرورت دارد، فعل جبری است؛ زیرا در این صورت باید بپذیریم که خداوند نیز در افعال خود

مجبور است، درحالکه این با مبان توحیدی سازگار نیست.
4. وجوب بالغیر ارادهی انسان نیز موجب جبر نمشود، زیرا این وجوب مانع از انتساب فعل به فاعل نیست.

5. حقیقت فعل اختیاری در صدور آن از اراده است، نه در اینکه تمام مقدمات آن تحت کنترل فرد باشد.

شود. حتاز ادلهی جبریها منجر به سلب اختیار از انسان نم کند که هیچیاثبات م بر اساس این تحلیل، محقق اصفهان
اگر ارادهی انسان ضرورت داشته باشد، فعل او همچنان اختیاری است، زیرا اختیار به معنای "صدور فعل از روی اراده" است،
نه اینه فرد بتواند منشأ ارادهی خود را تعیین کند. این تحلیل، پاسخ به شبههی جبرگرایان است و نشان مدهد که متوان فعل

اختیاری را بهدرست تعریف کرد، بدون آنه در دام تسلسل یا جبر بیفتیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 284-283.

[2]‐ همان، 288-284.

[3]‐ همان، 291-290.



منابع
‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.


