
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۰ بهمن ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 62 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
بر اساس دیدگاههای بزرگان، اراده تشریع به فعل غیر تعلق نمگیرد. علامه طباطبای و محقق اصفهان هر دو تصریح کردهاند

که اراده به فعل غیر، از حیث وجود آن ممن نیست، بله تنها از حیث صلاح و ملاک آن متواند مطرح باشد. در واقع، اگر
تحقق ی فعل متوقف بر اراده غیر باشد، دیر نمتوان گفت که اراده به آن تعلق گرفته است. اشاعره و معتزله که معتقدند

حقیقت اصل ،وینشوند. اراده تل تخلف اراده از مراد مواجه ماراده شارع به افعال بندگان است، با مش ،الیف شرعت
اراده است و تخلفناپذیر مباشد. تقسیم اراده به توین و تشریع، تقسیم اعتباری و مسامح است، زیرا حقیقت اراده همان

علم است که علت فاعل برای تحقق مراد محسوب مشود. اوامر و نواه شرع، بیانر ملاکات هستند که موجب تحقق حق
طاعت اله مشوند. این اوامر، صرفاً بیانر اراده شارع برای تحقق افعال بندگان نیستند، بله اخبار از وجود صلاح و ملاک
لزوم در افعال مباشند. بنابراین، تالیف شرع، نوع هدایت اله محسوب مشوند که نه بهعنوان اراده مستقیم شارع، بله

بهعنوان اخباری از ملاکات مطرح هستند. برخ متلمان مقاصدی معتقدند که احام شرع مبتن بر مصالح عامه همچون
حفظ عقل تشریع شدهاند. اما این دیدگاه بهطور افراط، احام را به قواعد کل تقلیل داده و ثبات شریعت را از بین مبرد. به

همین دلیل، باید میان ملاک حم و علت تشریع تفی قائل شد. عبادات همچون نماز، لطف اله هستند که راه بندگ را
مشخص مکنند. اگر خداوند مسیر صحیح عبادت را معین نرده بود، اطاعت از او دشوار مشد. این مبنا متواند بسیاری از

مسائل اصول و فقه را حل کند و چارچوب روشن برای تحلیل احام شرع ارائه دهد.

و تشریع ویننقد تقسیم اراده به ت
اعتباری و غیرحقیق ه تقسیمنیست، بل تقسیم واقع ی ،و اراده تشریع وینبر اساس آنچه بیان شد، تقسیم اراده به اراده ت
است. علامه طباطبائ (رضوانالهعلیه) نیز بر این نته تأکید دارند و تصریح مکنند که اراده تشریع، در حقیقت اراده نیست،
است که در آن، متعلق اراده همان فاعل اراده است؛ یعن ویناعتبار یا وضع است. حقیقت اراده همان اراده ت ه صرفاً یبل

اراده به فعل تعلق مگیرد که فاعل آن خود شخص مرید باشد.

امتناع تعلق اراده به فعل غیر
در اینجا ی برهان واضح وجود دارد: آیا متوان گفت که اراده ی انسان یا حت خدای متعال، به فعل غیر تعلق مگیرد؟ این
امر محال است؛ زیرا اگر ی فعل، فاعل و علت فاعل مشخص داشته باشد که خود او اراده آن را کرده است، دیر نمتوان

آید که یپذیرفته شود، لازم م ر، اگر چنین ادعایگفت ارادهای از بیرون، به تحقق همان فعل تعلق گرفته است. به بیان دی
فعل دارای دو اراده باشد:

1- اراده توین فاعل: یعن همان ارادهای که موجب انجام فعل مشود.
2- اراده تشریع شارع: که بخواهد همان فعل را بهعنوان ی امر تشریع به انسان تلیف کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما این فرض، بدیهالبطلان است، زیرا فعل نمتواند دو اراده مجزا داشته باشد. این مانند آن است که بوییم ی لامپ، روشن
شده و نور داده است، اما در عین حال، ی لامپ دیر نیز برای روشن کردن همان فضا نیاز است! در اینجا تحصیل حاصل

رخ مدهد که محال است.

حقیقت اراده: صدور فعل از مرید با اختیار
بنابراین، شارع صرفاً اخبار از ملاکات افعال مکند، یعن بیان مکند که کدام افعال دارای ملاک لزوم و کدام افعال فاقد آن

هستند. اما آنچه حقیقتاً اراده به آن تعلق مگیرد، اراده فاعل تویناً است. درنتیجه، اراده تشریع، حقیقتاً اراده محسوب
نمشود. حقیقت اراده آن است که ی فعل از فاعل مختار، با اختیار صادر شود. این مطلب، هم در کلمات مرحوم محقق

اصفهان آمده است و هم علامه طباطبائ آن را مورد تأکید قرار دادهاند. اینه ما از اراده سخن مگوییم، به این دلیل است که
مدانیم: "فعل اختیاری، بدون اراده محقق نمشود." یعن هر جا که اراده وجود داشته باشد، باید فعل اختیاری هم محقق شود و

هر جا که فعل اختیاری وجود داشته باشد، باید مسبوق به اراده باشد.

بنابراین، ی فاعل مختار، ی فعل را به اختیار خود و بر اساس اراده خود انجام مدهد. حال، اگر کس بوید که علاوه بر این
اراده، ی اراده تشریع دیر نیز برای تحقق همان فعل وجود دارد، این سخن لغو است؛ زیرا فاعل، خود به اختیار، آن فعل را
وینر، باید توجه داشت که اراده تنیست. از سوی دی ویندر کنار اراده ت انجام داده است. بنابراین، نیازی به اراده تشریع
انسان، در طول اراده توین خداوند است، نه در عرض آن. یعن اراده انسان، خود معلول اراده اله است، اما این معلولیت

بهگونهای است که موجب جبر نمشود. این مسئله را در ادامه بحث، به تفصیل توضیح خواهیم داد.

و حقیقت اوامر اله نقد و تحلیل اراده تشریع
بر اساس آنچه مطرح شد، اراده تشریع از اساس معنا ندارد و نمتوان گفت که خداوند ارادهای به فعل غیر دارد. این مسئله

امری واضحالبطلان و واضحالاستحاله است. حال برای روشنتر شدن این دیدگاه، لازم است توضیح داده شود که حقیقت
اوامر اله چیست و چرا اراده تشریع، اصطلاح نادرست است؟

۱. حقیقت اوامر اله: انشاء یا اخبار؟
خدای متعال اوامر خود را در قالب انشائیات بیان کرده است؛ برای مثال، در آیه «أقیموا الصلاة»، دستور به نماز آمده است.

کند، صرفاً یآنچه شارع بیان م این یعن .اما روح این انشاء، در واقع اخبار از ملاک است، آن هم اخبار به صورت اجمال
امر انشای نیست، بله حاوی گزارش از وجود ی ملاک در فعل مورد نظر است. این دیدگاه، بهطور خاص در برابر نظریه
مشهور مطرح مشود که معتقد است اراده تشریع همان بعث و زجر است. اما مدققان از حما تصریح کردهاند که بعث و
زجر، خود از افعال توین خداوند است، نه چیزی جداگانه به نام اراده تشریع. بنابراین، نمتوان گفت که امر و نه، همان

اراده تشریع هستند.

۲. نقش قالب انشائیات در درک ملاکات احام
برخ ممن است تصور کنند که اگر اوامر اله صرفاً اخبار از ملاکات باشند، پس قالبهای انشای در احام شرع چه

فایدهای دارند؟ در پاسخ باید گفت که این قالبها وسیلهای برای هدایت ملف به سمت ملاکات واقع احام هستند. یعن اگر
این اوامر و نواه در قالب انشای بیان نشوند، مردم به آن ملاکات راه نخواهند یافت. در واقع، اصالة الاطلاق، اصالة العموم،
تخصیص و سایر مباحث اصول که در الفاظ وجود دارند، همچنان در این اوامر جاری خواهند بود. این بدان معناست که روش

تحلیل احام شرع در فقه و اصول دستنخورده باق مماند، اما نباید این اوامر را مستقیماً به ارادهای تشریع منتسب کرد.

۳. بررس حدیث «إن له إرادتین و مشیتین»
تنها نتهای که ممن است در برابر این دیدگاه مطرح شود، حدیث از امام (علیهالسلام) است که در آن، برای خداوند دو اراده و



دو مشیت ذکر شده است: اراده توین و اراده تشریع. در پاسخ باید گفت که امام (علیهالسلام) این بیان را مطابق با فهم عموم
مردم مطرح کرده است. به عبارت دیر، نوع مخاطبین تصور مکنند که خداوند اراده دارد که مردم نماز بخوانند و روزه

بیرند، لذا امام (علیهالسلام) برای تفهیم آنها از تعبیر "اراده تشریع" استفاده کرده است. اما در واقع، نمتوان این را بهعنوان
ی اراده حقیق تلق کرد.

نتیجهگیری:
1- اراده تشریع، از حیث تحلیل عقل، فاقد معناست و در واقع، صرفاً اخبار از ملاکات احام محسوب مشود.

2- اوامر اله، اگرچه در قالب انشائیات بیان شدهاند، اما نقش آنها هدایت به ملاکات واقع است، نه بیان ی اراده مستقل از
سوی خداوند.

3- بیان برخ از احادیث درباره اراده تشریع، متناسب با فهم عموم مردم بوده و نباید از آن، مفهوم ی اراده واقع برداشت
شود.

وینو تمایز آن از اراده ت نقد فرض اراده تشریع
1. نقد نظریه اشتراک لفظ در اراده

برخ ممن است ادعا کنند که اراده، مشترک لفظ است و دارای دو معنا مباشد: ی منطبق بر اراده توین و دیری
منطبق بر اراده تشریع. اما این دیدگاه قابل التزام نیست؛ چراکه اگر اراده حقیقت واحدی داشته باشد، نمتوان دو معنای
کاملا متفاوت را برای آن در نظر گرفت که ی منطبق بر ی مفهوم حقیق و دیری بر ی مفهوم اعتباری باشد. از سوی

دیر، اگر تلاش شود ی قدر جامع میان اراده توین و اراده تشریع ارائه شود، همچنان این مشل باق خواهد ماند. برای
مثال، مرحوم محقق اصفهان و دیر فلاسفه معتقدند که اراده، علم به نظام است: اگر این علم به نظام، از جمیع جهات مطلق

باشد، اراده توین خواهد بود. اگر این علم، صرفاً ناظر به صلاح ملف باشد، اراده تشریع خواهد بود.

اما این استدلال قادر به ایجاد ی جامع حقیق بین اراده توین و تشریع نیست؛ زیرا اگر علم به نظام صلاح، از جمیع جهات
مطلق باشد، خودبهخود توین خواهد شد، درحالکه در اراده تشریع، اساساً فعل به اختیار ملف واگذار شده است. بنابراین،

این تقسیمبندی تنها ی تحلیل ثانوی و اعتباری است، نه ی واقعیت توین درباره اراده.

۲. اراده، حقیقت منفناپذیر از مراد
نته اساس در اینجا این است که حقیقت اراده، منف از مراد نیست. برخ از متلمان، از جمله اشاعره، معتقدند که اراده از

ر، هرجا اراده محقق شود، مراد نیز تحقق خواهد یافت. این در حالاست. به عبارت دی مراد جدا نیست، که این امری بدیه
است که شوق ممن است محقق شود اما به مرحله اراده نرسد، اما اگر اراده محقق شود، حتماً فعل مورد نظر نیز به وقوع

مپیوندد. برای مثال، در افعال انسان، اراده مستلزم تحری عضلات است و بهمحض تحقق اراده، عمل نیز انجام خواهد شد.

۳. تناقض در نامگذاری اراده تشریع
متلمان زمان که با این اشال مواجه مشوند که اراده، از مراد منف نیست، سع مکنند که تخلف مراد از اراده را مختص

به اراده تشریع بدانند. بهعنوان مثال، آخوند خراسان و برخ دیر تصریح کردهاند که “تخلف مراد از اراده، تنها در اراده
توین محال است". اما سؤال اساس این است: چرا اصلا چیزی را که قابل تخلف است، اراده بنامیم؟ در واقع، اگر برهان بر

این وجود دارد که تخلف مراد از اراده محال است، این قاعده باید در تمام اقسام اراده جاری باشد. در این صورت، حقیقت
اراده، تنها منحصر به اراده توین خواهد شد و دیر نمتوان اراده تشریع را "اراده" نامید. حت در کلمات مرحوم محقق

اصفهان، این تمایل دیده مشود که نمتوان اراده تشریع را حقیقتاً اراده نامید. ایشان در برخ عبارات خود مفرمایند: «لا



دهد که در حقیقت، نباید نام اراده بر اراده تشریعالارادة التشریعیه»،[1] که این جمله نشان م بأس بإطلاق الارادة عل
گذاشت، بله این ی اطلاق مسامح است.

نتیجهگیری:
1- اراده، حقیقت واحد است و نمتوان آن را به دو معنای مستقل (توین و تشریع) تقسیم کرد.

2- اراده از مراد منف نیست، و اگر برهان بر این امر وجود دارد، این قاعده باید بر هر نوع ارادهای تطبیق یابد.
3- اگر اراده تشریع، قابلیت تخلف از مراد را داشته باشد، پس حقیقتاً اراده نیست و اطلاق این واژه بر آن، ی اطلاق

مسامح خواهد بود.

نقد تقسیم اراده و تحلیل اراده در اوامر اله
ما حصل کلام اینه تقسیم اراده به توین و تشریع، از اساس نادرست است. اگر اراده تنها ی حقیقت دارد، باید آن را به

هرِيدُ الا ينَّممانند «ا که به آیات اممحدود کرد، چراکه در اراده، تحقق مراد، لازم و غیرقابل تخلف است. حال، هن ویناراده ت
ليذْهب عنم الرِجس»[2] توجه مکنیم، نباید بپرسیم که این اراده، توین است یا تشریع؟ بله پاسخ روشن است: اراده، تنها

توین است. همانگونه که در حدیث «انَّ له ارادتَين و مشيتَين»[3] بیان شده، این تفی صرفاً مطابق فهم عامه مردم
صورت گرفته است، نه اینه حقیقتاً دو نوع اراده مستقل در ذات اله وجود داشته باشد.

نقد نظریه اراده اله بر افعال ملفین
برخ مگویند که وقت خداوند مفرماید «أقيموا الصَةَ»، یعن اراده کرده است که بندگان نماز را بهجا آورند. اما اگر

اینگونه باشد، این اشال مطرح مشود که چرا برخ از ملفین مانند کفار و اهل معصیت، این امر را اجرا نردند؟ آیا مراد
خداوند تخلف یافته است؟ در پاسخ باید گفت که در اینجا اصلا ارادهای در کار نیست. اگر اراده در میان باشد، باید بهدنبال آن،

فعل مرید تحقق یابد. اما اراده به حصول فعل از غیر، امری نامعقول و محال است؛ زیرا اراده زمان معنا دارد که فاعل،
مستقیماً فاعلیت آن فعل را داشته باشد. حت شوق به حصول فعل از غیر نیز امری محال است، چراکه اگر خداوند شوق به

فعل غیر داشته باشد، اما آن غیر، فعل را انجام ندهد، این امر با حقیقت اراده که مستلزم تحقق مراد است، سازگار نخواهد بود.

ام شرعتحلیل دقیق حقیقت اح
در اینجا، نباید به دنبال اراده و طلب در احام شرع باشیم، بله باید ماهیت این اوامر را بررس کنیم. برخ مگویند "خداوند
طلب کرده است که بندگان، آنچه را که او مطلوب مداند، انجام دهند". اما این سخن، ما را درگیر اشالات خواهد کرد. آنچه

صحیح است، این است که:

‐ شارع، احام را بر اساس ملاکات وضع کرده است.
‐ این احام، تابع مصالح و مفاسد واقع هستند.

‐ برای رسیدن به این نتیجه، نیازی به دخالت "اراده" نداریم، بله با چند مقدمه عقل، این امر اثبات مشود.

نقد اراده تشریع در دیدگاه مشهور
مرحوم محقق عراق نیز بهصراحت اراده تشریع را رد مکند. ایشان تصریح دارد که اراده تشریع به فعل غیر تعلق نمگیرد و

این را از اساس باطل مداند. اگر اراده تشریع به معنای اراده به حصول فعل از غیر باشد، این تناقضآمیز است؛ زیرا: هر
فعل، به فاعل خود مستند است. اگر فعل، تنها به اراده غیر وابسته باشد، پس اراده فاعل در آن هیچ تأثیری ندارد که این محال

است. اگر هم فعل به اراده خود فاعل بست دارد، دیر اراده غیر (مثلا اراده خداوند به انجام فعل توسط بنده) لغو خواهد
بود.[4]



نقد مفهوم "بعث بداع الانبعاث"
برخ از اصولیان، برای حل این مشل، مفهوم بعث بداع الانبعاث را مطرح کردهاند؛[5] یعن خداوند، امری را صادر مکند تا

ملف، از آن متأثر شود و بهسمت انجام فعل حرکت کند. اما این نظریه نیز قابل قبول نیست؛ زیرا بعث و تحری، خود امری
توین است و نمتوان آن را در قالب اراده تشریع توجیه کرد. بعث و زجر، صرفاً قالبهای انشائ برای هدایت ملف

بهسوی ملاکات هستند، نه مصادیق اراده. در نهایت، فعل به فاعل خود مستند است و اراده هیچکس، حت خداوند، نمتواند
جانشین اراده فاعل شود.

نتیجهگیری نهای
1- تقسیم اراده به توین و تشریع، تقسیم نادرست است. اراده فقط توین است.

2- اراده اله بر افعال ملفین محال است، زیرا اراده همواره مستلزم تحقق مراد است و اراده به فعل غیر، امری محال مباشد.

3- احام شرع تابع ملاکاتاند و در قالب انشائیات بیان شدهاند، اما این انشائیات نشاندهنده "اراده" نیستند، بله صرفاً
طریقیت برای هدایت ملفین دارند.

4- نظریه مشهور درباره اراده تشریع، دچار تناقض در صدر و ذیل است، زیرا از یسو، فعل را به اراده ملَّف وابسته مداند
و از سوی دیر، اراده شارع را در تحقق آن اثرگذار فرض مکند.

5- به جای جستجوی مفهوم "اراده" در اوامر اله، باید به ملاکات احام توجه داشت و روش صحیح تحلیل آن را بر اساس
اصول عقل و شرع دنبال کرد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

پاورق
[1]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 280.

[2]‐ احزاب: 33.
[3]‐ ‏محمد فیض کاشان، الواف (اصفهان: متبة الإمام أمیر المؤمنین عل (علیه السلام) العامة، 1406)، ج 1، 522.

[4]‐ ‏ضیاء الدین عراق، نهایة الأفار (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417)، ج 1، 169-168.
[5]‐ ‏اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة، ج 1، 280.

منابع
‐ ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐ ‏عراق، ضیاء الدین‏. نهایة الأفار. 4 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1417.
‐ ‏فیض کاشان، محمد‏. الواف. اصفهان: متبة الإمام أمیر المؤمنین عل (علیه السلام) العامة، 1406.


