
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۰۳ بهمن ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 59 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که تقریباً مسئله اجماع است که ادا بر فاقد الطهورین واجب نیست و لازم نیست که نماز را اداء بخواند، در
وقت که فاقد الطهورین شد لازم نیست نماز بخواند، چه دلیل دارد؟ گفتیم به حسب بدوی هر مشروط «ینتف بانتفاء شرطه»،
وقت شرط نیست مشروط هم نیست، الآن وقت کس طهارت نداشته باشد نمازش هم نماز نیست. لذا روی این بیان بوئیم لازم

نیست بخواند.

البته اینجا ی نتهای وجود دارد این مسئله که بوئیم «المشروط ینتف بانتفاء شرطه» روی این است که ما بوئیم «الشرط
الشرع کالشرط العقل» و بعداً بیائیم این قاعده را ضمیمه کنیم والا اگر بوئیم نه، چون شرایط شرعیه امور اعتباریهاند ممن

است شارع بوید مشروط را من دون شرط هم اعتبار مکنم و لذا خیل جاها که شرط تخلف پیدا مکند شارع اعتبار آن
مشروط را دارد. پس این مطلب روی این است که بوئیم «الشرط الشرع کالشرط العقل» در حال که در بحثهای گذشته

گفتیم این حرف را قبول نداریم. کسان مثل شیخ انصاری این مبنا را قبول دارد که «الشرط الشرع کالشرط العقل»، کما اینه
مگویند «المانع الشرع کالمانع العقل»، اما به نظر ما این مطلب تمام نیست.

تا اینجا آنچه وجود دارد این است که اجماع داریم بر اینه ادا بر فاقد الطهورین واجب نیست، اجماع هست برای اینه صاحب
مدارک مگوید مخالف صریح نیست، در روض الجنان هم دارد «لا نعرف فیه مخالفاً»، مرحوم حیم مگوید «کما هو مذهب

الاصحاب»، این عدم وجوب ادا مذهب اصحاب است و لذا تقریباً مسئله اجماع است. فقط جدّسید مرتض مگوید ادا
واجب است و بدون وضو و تیمم نماز بخواند ول غیر از او فقها مگویند ادا برایش واجب نیست.

دیدگاه محقق خوی بررس

مرحوم خوئ فرمودند که از آن روایت صحیحه حلب استفاده کنیم «الصلاة ثلاثة اثلاث ثلث طهور ثلث رکوع ثلث سجود»، اگر
تاب» از حیث لسان فرقنماز نیست. ما در بحث گذشته گفتیم بین این روایت و «لا صلاة إلا بفاتحة ال طهارت نباشد اصلا
نمکند، این روایات در مقام این نیست که اگر طهارت نباشد نماز نیست یا به او نماز گفته نمشود، این روایت در مقام این

است که جعل رکنیت و اینه از اجزاء مهمهنماز است یا از شرایط مهمهنماز است، «لا صلاة إلا بفاتحة التاب» هیچ وقت در
مقام این نیست که بوید اگر فاتحة التاب نباشد نماز نیست، بله مخواهد بوید فاتحة التاب جزئ از اجزاء نماز است.

در امور اعتباریه وقت مگوئیم «لا علم إلا بالقرائة»، «لا علم إلا بالتجربة»، نظیر این مضامین در روایات هست، «لا عقل إلا
بالعلم»، آنجا نف حقیقت مشود. ی حقیقت توین وجود دارد که این حقیقت توینیه، مگوئیم عقل بدون علم نمشود یا

علم بدون عقل نمشود، اما اینجا ی امور اعتباریه است وقت مگوئیم لا صلاة در مقام نف حقیقت صلاة نیست، در مقام این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است که بوئیم فاتحة التاب جزء نماز است.

ما روی استظهاری که مرحوم خوئ کردند اشال کرده و گفتیم این روایات اصلا در مقام بیان این جهت نیست، اگر بخواهیم
این را بوئیم؛ از این روایات که لا عقل إلا کذا، لا علم إلا کذا، در اعتباریات هم زیاد داریم، ما در توینیات مپذیریم ول در

اعتباریات اصلا نف حقیقت معنا ندارد. این فرمایش محقق خوئ مستلزم ی تعارض دائم بین این روایات است در حال که
هیچ کس اینجا مسئله تعارض را مطرح نرده است. این روایات لا صلاة کذا در مقام بیان حقیقت نیست، در مقام بیان جزء و

شرط است و همین مقدار را بیشتر دلالت ندارد، به نظر ما روایت ثلاثة اثلاث نیز همینطور است.

جمعبندی بحث

روی مبنای که ما داریم «لا صلاة إلا بطهورٍ عام شامل لحال الاضطرار و الاختیار»، آیا «الصلاة لا تسقط بحالٍ» مگوید که این
را تخصیص بزند بحالة الاختیار؟ و بوید در حالت اضطرار که فاقد الطهورین شدید بدون وضو نماز بخوانید یا نه؟اینجا گفتیم

ملاکش عرف است، الصلاة یعن «ما ینطبق علیه الصلاة عرفاً» طبق همان مبنای که مرحوم حیم دارد و حرف درست
همینطور است، ما گفتیم اصلا نباید بحث حقیقت شرعیه را مطرح کرد. در اصول گفتیم که صلاة حقیقت شرعیه ندارد. محقق

گوئیم نه، مراد صلاة عرفکند ما مآید؛ چون صدق صلاة نمفرمودند: «الصلاة لا تسقط بحال» در حال طهارت نم خوئ
است و صدق صلاة هم مکند.

مطلب دوم: بررس جریان قاعده «میسور» در مسئله

در این بحث ی این «لا تسقط بحالٍ» باید بررس شود که ما بررس کردیم. مطلب دوم اینه آیا مشود از راه قاعده میسور
بوئیم اینجا ادا واجب است؟ قاعده میسور ی از قواعد مهم فقه است که چهار دلیل غیر نقل دارد: اجماع، بناء العقلاء،

استقراء و استصحاب. و غیر از چهار دلیل غیر نقل ما در آنجا شش آیه از آیات قرآن ذکر کرده و سه روایت هم دارد که عمدتاً
فقها به همین روایات تمس کردهاند.

در اینه قاعده میسور در اجزاء مرکب جاری است بحث وجود ندارد، اگر ی جزء از اجزاء ی مرکب برای ما معسور شده
مگویند: «المیسور لا یترک بالمعسور»، انما الخلاف در اینه اگر شرط متعذر شد، مثل اینه بوئیم وضو با تیمم متعذر برای

نماز است، آیا اینجا قاعده میسور جریان دارد یا نه؟ اقوال وجود دارد.

شیخ انصاری اول مفرماید: فرق بین جزء و شرط نیست، بعد مفرماید نه، قاعده میسور در آنجا که شرط تعذر دارد جریان
ندارد. مرحوم شیخ در پایان تفصیل مدهد، ایشان در رسائل جلد 2 صفحه 500 مفرماید: «لن الانصاف جریانها ف بعض
شروط الت یحم العرف ولو مسامحةً باتحاد المشروط الفاقد لها مع الواجد لها ألا تری أن الصلاة المشروط بالقبلة أو الستر أو

الطهاره إذا لم ین ف هذه الشروط کان عند العرف ه الت فیها هذه الشروط»، اینجا همان عرض که ما داشتیم را شیخ در
بحث عرف دارد.

گوید این کالواجب است، یعنمثل قبله، ستر، طهارت، م شروط اوقات صلاة فاقده ی فرماید: عرف گاهمرحوم شیخ م
همان طوری که واجب مگویید صلاة به فاقد هم بوئید صلاة، «فإذا تعذر أحد هذه صدق المیسور عل الفاقد لها»؛ اگر این
تعذر پیدا کرد بر فاقد عنوان میسور صدق مکند؛ یعن بر نماز بدون طهارت متوانیم بوئیم صلاةٌ، «نعم لو کان بین واجد
الشرط و فاقده تغایر کلّ ف العرف»؛ اگر عرف بین فاقد و واجد تغایر ببیند، مثلا مولا گفته در کفاره «اعتق رقبة مؤمنة» و

شرط ایمان کرده، حالا رقبهکافره با رقبه مؤمن در عرف تغایر دارد، نمتوانیم بوئیم رقبه مؤمنه گیر نمآید «المیسور لا یترک



بالمعسور»، رقبه کافره را آزاد کنیم. این تفصیل را شیخ مدهد که در جای که تغایر کل است قاعده جاری نیست در جای که
تغایر نیست قاعده جاری است.

دیدگاه محقق اصفهان درباره قاعده میسور

مرحوم محقق اصفهان در نهایة الدرایه جلد 4 صفحه 385 مگوید: ما دو نوع شرط داریم:

1. ی شرط داریم مقوم جزء است، مثل شرط پاک بودن محل سجده که از شرایط است که مقومش جزء است؛ یعن این
جزء از مقوماتش این است که محل سجده پاک باشد.

2. اما ی شرط داریم که دخیل در تأثیر اجزاء است؛ یعن اگر این اجزاء را که انسان مآورد بخواهد موثر واقع شود این شرط
باید باشد. طهارت از این قبیل است؛ یعن طهارت از شرایط است که اجزاء را مؤثر قرار مدهد.

مرحوم اصفهان مفرماید: بین این دو شرط فرق وجود دارد، در آن شرط که مقوم جزء است قاعدهمیسور جریان ندارد،
بوئیم سجده باید در جای پاک باشد، حالا که نجس است اگر روی قاعده میسور سجده کنیم جریان ندارد، اما در جای که

شرط دخیل در تأثیر الاجزاء است قاعده میسور جریان دارد. لذا مرحوم اصفهان در حاشیه کفایه مفرماید: چون طهارت از
شرایط است که دخیل ف الاجزاء نیست بله دخیل تأثیر الاجزاء است، لذا اگر کس فاقد الطهورین شد باید نمازش را اداء

بخواند. خود محقق اصفهان با اینه در فقه این نظر را ندارد اما آنجا منته به این نظر شده، ما هم در بحث قاعده میسور نظریه
مرحوم اصفهان را پذیرفتیم؛ یعن تفصیل بین الشرطین، شرط که مقوم جزء است و شرط که دخیل در تأثیر الجزء است.

طبق این مبنا باید بوئیم روی بیان قاعده میسور، ی وقت مگوئیم قاعده میسور در شرایط مطلقا جریان ندارد کما اینه عده
قائل به تفصیل شده و گفتیم در بعض شود، اما اگر ما هم مثل محقق اصفهانگویند، اینجا قاعده میسور جاری نمزیادی م
از شرایط قاعده میسور جاری است و در بعض شرایط جاری نیست و نسبت به طهارت جاری است، مگوئیم عرفاً همینطور
است، حالا که وضو نمتوان بیری و تیمم هم نمتوان بن خود نماز را بخوان، «المیسور لا یترک بالمعسور» اینجا صدق

مکند همین نظریه اصفهان را پذیرفتیم. لذا نتیجه این مشود که ادا واجب است.

المقام»، گویا قاعده میسور را به عنوان ی مضمونها ف فرماید: «لم ینعقد الاجماع علیم در مورد قاعده میسور ممرحوم ح
قاعده کل قبول ندارد و مفرماید هر جا فقها قاعدهمیسور را جاری کردند همان جا ما جاری مکنیم (حرف که بعضها راجع

به قاعده قرعه مزنند). مرحوم حیم مفرماید: قاعده میسور هم مثل قاعده قرعه، آنهای که کبرای قاعده قرعه را قبول ندارند
مگویند نعمل بالقاعده در مواردی که فقها به این قاعده عمل کردند، در قاعده میسور هم نظیر همین حرف مرحوم حیم دارد

مگوید: چون در این مورد اجماع در عمل وجود ندارد، ما در این مورد عمل نمکنیم، ول قاعده میسور را به عنوان ی قاعده
تثبیت کردیم و دیر نیازی بر این مطلب نیست و معنا ندارد.[1]

مطلب سوم: بررس جریان قاعده غلبه در مسئله

مطلب سوم که باید بررس شود قاعده غلبه است، که مرحوم خوئ این قاعده را قبول ندارند و اینجا متعرض نشدند. ما همان
وقت که قاعده غلبه را بحث مکردیم «ما غلب اله عل العبد فاله اول بالعذر»، مگوئیم این کس که عاجز از طهارت است،

عاجز از وضو و تیمم است، از مصادیق ما غلب اله است، و وقت ما غلب اله شد انجام این فعل واجب نیست، مثل اینه
مگوییم کس که جنون پیدا کرده ما غلب اله و تلیف ندارد، مغم علیه است تلیف ندارد، همان جا هم عرض مکردیم در



بحث قاعده غلبه، لذا روی قاعده غلبه به نظر ما ادا بر او واجب نیست.

مرحوم حیم هم در مسئله ادا، قاعده غلبه را مطرح نرده، به مسئله وجوب القضا که مرسد ی اشارهای به قاعده غلبه
مکنند که عرض خواهیم کرد. به هر حال، به نظر ما که قاعده غلبه تمام است، «ما غلب اله عل العبد فاله اول بالعذر» اینجا
مگوئیم ادا واجب نیست. «ما غلب اله» یعن مگوید در جای که ترک العمل مستند به خود انسان نیست، الآن قدرت ندارد،
آب و خاک هم ندارد، در قطب شمال است و همه چیز یخ زده و نمشود چیزی را آب کرد، خاک هم وجود ندارد یا چیزی که
بشود با آن تیمم کرد، این عاجز است و ترک وضو و غسل مستند به خودش نیست. لذا از مصادیق ما غلب اله است، پس ادا

واجب نیست. ما به دو دلیل مگوئیم ادا واجب نیست، دلیل اول اجماع است و دلیل دوم استناد به قاعده غلبه است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «نعم الحديث المذكور غير ثابت الحجية، لا رسالة‐ كقاعدة الميسور الت لم ينعقد الإجماع عل مضمونها ف المقام‐
فالرجوع إل إطلاق دليل الشرطية المقتض للسقوط ف محله. أما وجوب القضاء‐ كما عن جماعة من القدماء و أكثر

المتأخرين‐ فيقتضيه عموم القضاء أو الاستصحاب اللذان لا يمنع عن العمل بهما: عدم تنجز الأداء للعجز.» مستمسك العروة
الوثق؛ ج، ص: 63.


