
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۱ دی ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 47 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
فرمایش محقق اصفهان در حقیقت انشاء را در چند جلسه مورد بررس قرار دادیم که چند مطلب از آن به دست آمد. طبق نظر

ایشان، اگر بوییم انشاء عبارت از ایجاد المعن باللفظ است، ظاهرش غیر معقول است و باید گفت مراد این است که لفظ،
وجود تنزیل معناست، یعن معنا در حاق لفظ وجود دارد و وجودات الفاظ عین وجودات معان خواهند بود در نفس الامر.
محقق اصفهان در تفسیر کلام آخوند فرمود معقول نیست که بوییم وجود انشائ نوع پنجم از وجود است، بله انشاء در

همان مقولۀ لفظ باید معنا شود. بنابراین فرق بین اخبار و انشاء در قصدی است که متلم دارد. اگر تنزیل لفظ منزلة المعن را به
قصد حایت بوید، اخبار است و الا اگر آن تنزیل را به قصد تحقق نسبت در عالم خارج بوید، انشاء است. بنابراین انشاء

چیزی را در نفس ایجاد نمکند تا به این وسیله کس بخواهد کلام نفس را اثبات کند. از طرف دیر، اینه بعض گفتهاند انشاء
نیست؛ چرا که اگر موضوع له انشاء، اظهار اراده باشد، دراینصورت نسبت انشائ همان اظهار اراده است[1] کلام درست

نخواهیم داشت و کلام، یصح السوت علیه نخواهد بود.

ال بر فرمایش محقق اصفهاناش
اولین مطلب در اشال بر محقق اصفهان این است که مسالۀ فرق بین انشاء و اخبار ی امر عرف، ارتازی و وجدان است.

وقت به عرف مراجعه مکنیم مبینیم آنها اخبار و انشاء را از اوصاف لفظ مدانند، یعن مگویند بعض از الفاظ خبری هستند
و بعض از الفاظ انشائ. اینه گفته شود خبر و انشاء معنای واحد دارند که همان تنزیل لفظ منزلة المعنا باشد، این برخلاف

لم متوقف شود، یعناین است که فرق بین خبر و انشاء بر قصد و غرض مت عرف و وجدان است. لازمۀ کلام محقق اصفهان
اگر متلم قصد تحقق نسبت داشت، جمله انشاء باشد و الا اگر قصد حایت داشت، خبر باشد. درحالیه وقت به عرف مراجعه

مکنیم مبینیم که صیغۀ «إضرب» انشائ است و کاری به قصد متلم ندارد. پس اشال اول این است که با این بیان محقق
اصفهان، اخبار و انشاء از اوصاف معنا خواهد شد از آن جهت که غرض متلم به آن معنا تعلق مگیرد، و حال آنه عرف این

را نمپذیرد.

اشال دوم این است که این تحلیل محقق اصفهان با مبنای خودشان در حقیقت وضع سازگاری ندارد. در باب وضع چند مبنا
وجود دارد که به طور مفصل مورد بحث قرار گرفت. ی از مبان وضع، تنزیل است. عدهای قائل شدند که حقیقت وضع

عبارت از تنزیل اللفظ منزلة المعنا است و محقق اصفهان این نظریه را به طور مفصل مورد اشال قرار داد، و حال آنه در
اینجا نظریه تنزیل را پذیرفته است. البته ممن است نظریۀ اعتباری ایشان در حقیقت وضع را به همان نظریۀ تنزیل بازگرداند و

این نیاز به تفصیلات دارد که مجال دیر مطلبد.[2]

اشال سوم بر محقق اصفهان این است که ایشان مدع است باید کلام آخوند را بر همین تفسیری که گفته است حمل کرد.
از وجود گرفته است. پس نم را قسم پنجم این ادعا بدون دلیل است؛ زیرا ظاهر کلام آخوند این است که ایشان وجود انشائ-

توان این ادعای محقق اصفهان را پذیرفت.[3] لن در دفاع از مرحوم اصفهان متوان گفت که ایشان بر این مطلب برهان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آورده است و گفته که ایجادی بودن لفظ عقلا ممن نیست. لذا عقل نمپذیرد که وجود پنجم در کنار وجودهای چهارگانه
داشته باشیم. بنابراین، باید در همان اقسام وجود لفظ، آن را به صورت تنزیل اللفظ منزلة المعن بدانیم. این برهان مرحوم

اصفهان، بعداً در کلام آقای خوئ هم مطرح شده است که قبلا آن را نقل کردیم.

مرحوم آخوند در کتاب فوائد – همانطور که قبلا نقل کردیم – در توضیح نفس الامر مگوید این قید به این معناست که وجود
معنا مجرد ی امر فرض نیست، یعن وقت مگوییم لفظ موجد معناست در نفس الامر، نه اینه وجود معنای را فرض کنیم،

بله این معنا در نفس الامر موجود است.[4] این در حال است که مرحوم اصفهان در تحلیل خود، نفس الامر را به ذات الشء
ه خود ایشان نفس الامر را معنا کردهاند، محقق اصفهانمعنا کردهاند. این تحلیل با رأی مرحوم آخوند سازگار نیست. درحالی
به نحو دیری تفسیر کرده است. از این جهت مگوییم گرچه محقق اصفهان بر غیرمعقول بودن تفسیر ظاهری از کلام آخوند

برهان آورده است، لن نمتوان کلام آخوند را بر نظریۀ تنزیل حمل کرد و این تفسیر از کلام آخوند بسیار بعید است.

نظریۀ محقق حائری در حقیقت انشاء
صاحب الدّرر قدّس سره در بیان حقیقت انشاء مفرماید:

«و أما الانشائيات فون الالفاظ فيها علة لتحقق معانيها مما لم أفهم له معن محصلا، ضرورة عدم كون تلك العلية من ذاتيات
اللفظ، و ما ليس علة ذاتا لا يمن جعله علة، لما تقرر ف محله من عدم قابلية العلية و امثالها للجعل.

و الذي اتعقل من الانشائيات أنها موضوعة لان تح عن حقائق موجودة ف النفس، مثلا، هيئة افعل موضوعة لان تح عن
حقيقة الارادة الموجودة ف النفس، فاذا قال المتلم: اضرب زيدا و كان ف النفس مريدا لذلك فقد اعطت الهيئة المذكورة

معناها، و اذا قال ذلك و لم ين مريدا واقعا فالهيئة المذكورة ما استعملت ف معناها، نعم بملاحظة حايتها عن معناها ينتزع
عنوان آخر لم ين متحققا قبل ذلك، و هو عنوان يسم بالوجوب، و ليس هذا العنوان المتاخر معن الهيئة، اذ هو منتزع من

كشف اللفظ عن معناه و لا يعقل ان يون عين معناه.»[5]

ایشان معتقد است لفظ نمتواند علت تحقق معنا باشد، یعن مثلا لفظ «أنحت» موجد زوجیت نیست، چه درعالم توین و چه
در عالم اعتبار. دلیل بر این مطلب آن است که چیزی علت مشود که قابلیت علیت داشته باشد. با جعل جاعل نمتوان چیزی

را که قابلیت ندارد را علت قرار داد. لفظ هیچ قابلیت برای ایجاد معنا در هیچ وعائ را ندارد، نه در عالم خارج و نه در عالم ذهن.
حت کلمۀ نفس الامر که مرحوم آخوند آن را به کار بردهاند نیز کم به علیت لفظ برای معنا نمکند. روح نظریۀ محقق حائری

مقابله با مسل مشهور و مرحوم آخوند است که مگویند حقیقت انشاء، ایجادیت است. محقق حائری معتقد است در انشاء
هیچ ایجادی در کار نیست.

ایشان مفرماید انشاء از همان حقیقت در نفس حایت مکند که عبارت از اراده است. زمان که متلم مگوید «إضرب
زیداً» و در نفس خود هم اراده داشته باشد، دراینصورت معنای کلمۀ «إضرب» حاک از اراده در نفس متلم است. و اگر

شخص ارادهای در نفس خود نداشته باشد، دراینصورت این لفظ معنای نخواهد داشت و مهمل است، و یا در غیر معنای
خودش استعمال شده است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏آخوند خراسان، محمد کاظم‏. فوائد الاصول. تهران: وزارة الثقافة و الإرشاد الإسلام. مؤسسة الطبع و النشر، 1407.



‐       ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

‐       ‏الحائري، عبدالریم‏. درر الفوائد. 2 ج. قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418.

10 ج. قم: مرکز فقه .اصفهان و سعید مل اصفهان محمد‏. اصول فقه شیعه. محمود مل ،ران‏فاضل موحدی لن       ‐
ائمه اطهار (ع)، ۱۳۸۱.

[1]‐ محقق حائری و محقق رشت قائل به این نظریهاند.

[2]‐ برای بررس بیشتر مراجعه شود به: ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم
السلام، 1429)، ج 1، 44.

[3]‐ ‏محمد فاضل موحدی لنران، اصول فقه شیعه، محمود مل اصفهان و سعید مل اصفهان (قم: مرکز فقه ائمه اطهار
(ع)، ۱۳۸۱)، ج 1، 385.

[4]‐ ‏محمد کاظم آخوند خراسان، فوائد الاصول (تهران: وزارة الثقافة و الإرشاد الإسلام. مؤسسة الطبع و النشر، 1407)، 17.

[5]‐ ‏عبدالریم الحائري، درر الفوائد (قم: جماعة المدرسين ف الحوزة العلمیة بقم، 1418)، ج 1، 71.


