
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۱۱ دی ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 47 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه مسئله دوم

امام خمین در ادامه مسئله دوم مفرماید:

و كذلك الحائض و النفساء إذا زال عذرهما، كما أنه لو طرأ الجنون أو الإغماء أو الحيض أو النفاس بعد مض مقدار صلاة
المختار من أول الوقت بحسب حالهم من السفر و الحضر و الوضوء و التيمم و لم يأتوا بالصلاة وجب عليهم القضاء.[1]

اگر زن قبل از آنه اذان مغرب بشود حیضش زائل شد یا خون نفاس داشت و پاک شد، این باید غسل کند و نمازش را بخواند،
این هم ملحق به همان موارد قبل است و هیچ فرق بینشان نیست و دلیل که در آن موارد قبل آوردیم، که الآن تلیف فعلیت پیدا

مکند و این زن باید نمازش را بخواند.

آنچه دنباله مسئله هست این است« کما أنه لو طرأ الجنون أو الاغماء أو الحیض أو النفاس، بعد مض مقدار صلاة المختار من
توانسته یمقدار از اول وقت به اندازهصلاة مختار (نه صلاة مضطر) م ی س صدر مسئله است؛ یعنل الوقت»، عأو

نمازی بخواند، در سفر یا حضر باشد به حسب حال وجوب که دارد باید با وضو مخوانده با تیمم مخوانده «و لم یأتوا
بالصلاة» اما بعد اینها عارض شد؛ یعن به اندازه چهار رکعت وقت داشت و نماز نخواند و حیض یا جنون یا اغماء عارض شد،

مفرماید اینجا هم قضا واجب است.

ادله قائلین به وجوب قضا در مسئله

دلیل کسان که مگویند قضا واجب است آن است که اول وقت خطاب وجوب صلاة فعلیت پیدا کرده و این خطاب بر او
فعل شده و یجب علیه الاداء، نخواند تا جنون یا بیهوش به سراغش آمد، یا حیض و نفاس عارضش شد تا آخر وقت. پس این

چون خطاب وجوب صلاة به او فعلیت پیدا کرده بعداً باید قضا کند، اما قبلا گفتیم ی احتمال مدهیم که بین این و آن
ربع آخر افاقه پیدا کرد، از اول وقت اغماء داشته و ی صورت قبل (که صورت قبل این بود که از اول وقت جنون داشته، ی

ربع آخر از بیهوش بیرون آمد) فرق وجود دارد.

در بیان فرق عرض مکردیم در جای که اول وقت این اعذار وجود دارد و بعد ی وقت حاصل مشود که قابلیت امتثال دارد،
اینجا مثل واجب مضیق برایش م شود و وقت دیری هم نیست، حم واجب مضیق دارد و باید انجام بدهد، اما در عس این

که اول وقت ی ربع سر حال بوده بعد اغماء بر او عارض شده، گفتیم اینجا ی مقداری در وجوب قضا تأمل است و وجه
تأمل این است که خود شارع ترخیص در ترک در اول وقت داده، فارق بین این و آن مورد قبل این است که در مورد قبل وقت
،بخوان توانوسط وقت هم م ،بخوان توانشود و باید بلا فاصله انجام بدهد اما اینجا خود شارع گفته اول وقت مضیق م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ترخیص را شارع داده است.

به بیان دیر، در جای خودش مفرماید تخییر عقل است، وقت شارع مگوید: «أقم الصلاة لدلوک الشمس إل غسق اللیل»،
تخییر بین این اوقات که اول وقت بخواند یا وسط وقت یا آخر وقت عقل است، حالا که ترخیص در ترک در اول وقت دارد،

بعد هم جنون عارض شد و بعد بهوش عارض شد، اینجا به چه دلیل مسئله قضا را مطرح کنیم؟!

بنابراین به حسب صناعت بین این دو خطاب فرق وجود دارد: در آخر وقت این خطاب «فعل منجز و لیس فیه ترخیص»، در
اول وقت این خطاب فعل اما فیه ترخیص، شارع خودش گفته یا عقل از دلیل شارع و یا کلام شارع تخییر را مفهمد و

مگوید: متوانید اول وقت انجام ندهید، اول وقت انجام نداد و گرفتار اغماء شد تا آخر وقت. اینجا نمتوانیم بوئیم قضا
واجب است؛ زیرا موضوع قضا آن فوت است که مستند به خود انسان باشد، اما اگر منشأ فوت تخییری است که شارع

فرموده، گفته اگر حالا نخواندی بعد بخوان، یا تخییری است که عقل گفته، اگر منشأ فوت خود انسان نباشد نمتواند موضوع
برای ادله قضا باشد.

گذارد. ثانیاً، عدم القول بالفصل، ما فقیهاز متشرعه است که در این مورد فرق نماین ارت ،تنها چیزی که وجود دارد اولا
نداریم که در آنجا گفته قضا واجب است اما در اینجا بوید قضا واجب نیست، تقریباً مسئله اتفاق است و مورد مناقشهای

نیست و من هم ندیدم این مناقشه را در جای مطرح کرده باشند، حال ممن است شما در ی کتاب فقه هم برخورد کنید. پس
فوت تاماً مستند به انسان باشد، اما در جای که شارع مگوید یا عقل مگوید مخیری و الآن متوان ترک کن، درست است

فوت از این صادر شده و منسوب به اوست، ول فوت ی جهتش هم مسئله تخییر عقل است.
بررس ادله قاعده «من ادرک»

دلیل اول: اجماع

م مجمعگوید: «إن هذا الحاجماع و دوم روایات. صاحب مدارک م برای مدرک وجوب قضا دو دلیل ذکر شده است: ی
علیه بین الاصحاب»، یا در کتاب منته آمده که «لا خلاف فیه بین اهل العلم»، هم تعبیر مجمع علیه داریم و هم لا خلاف داریم.

کاشف الغطاء مگوید: «هذه القاعده مشهورةٌ قام علیها الاجماع من الفریقین»[2]؛ اجماع فریقین را دارد «مما اتفق علیها العامة
و الخاصة باجماع اهل الفضل»، عامه و خاصه اجماع دارند بر این قاعده، لذا خیل اجماع محم است در مقام، یعن از

اجماعات نیست که بشود به زودی کنارش گذاشت و به آن توجه نرد. یعن لو لا این روایات اگر بعداً بویئم این روایات کلها
ضعاف، از حیث سند مشل دارد! اما خود اجماع بر این قاعده برای ما متواند ی دلیل خوب باشد، خصوصاً اجماع

فریقین.

اشالات دلیل اول

تنها کس که با قاعده من أدرک مخالفت کرده مرحوم حل است («حل» که مگویند ظهور در ابن ادریس حل دارد).
ابنادریس فقط تنها مخالف با قاعده من أدرک است، معروف این است که خبر واحد را معتبر نمداند فقط خبر واحد محفوف
به قرائن را معتبر مداند، خبرواحد مجرد از قرینه را معتبر نمداند اما در هر صورت مخالفت ی نفر معلوم الحال (یعن از

لحاظ نسب) مگویند مانع از حجیت اجماع نیست، اگر ما حجیت اجماع را از راه حدس بدانیم، مخالفت ی نفر مانع از حدس
از قول معصوم علیه السلام نمشود. و بعد این اجماع را مگویند در هر طبقهای از طبقات فقها به نحو ارسال مسلمات بوده،

مگوید در طبقات کس را نداریم بخواهد مخالفت کرده باشد، لذا اجماع متواند اینجا دلیل باشد. پس ی اشال این است که



ابن ادریس حل مخالفت کرده است.

بحث مبنای خواهیم ذکر کنیم، این هم یاست که م است، مدرکش همین روایات ال دوم این است که این اجماع مدرکاش
مشود مشهور مگویند اجماع مدرک، یقین المدرک یا محتمل المدرک به درد نمخورد ول ما در جای خودش اثبات کردیم

که نه اجماع مدرک هم برای ما حجیت دارد.

دلیل دوم: روایات

عمده دلیل روایات است، هم امامیه این روایات را نقل کردند و هم اهل سنت. از طرق امامیه بر اساس آنچه در کتاب وسائل
الشیعه کتاب الصلاة ابواب المواقیت باب 30، پنج حدیث را آنجا آورده است:

روایت اول

محمدُ بن الْحسن بِاسنَادِه عن سعدِ بن عبدِ اله عن احمدَ بن الْحسن بن عل بن فَضالٍ عن عمرِو بن سعيدٍ عن مصدِّقِ بن صدَقَةَ
ازَتقَدْ ج و متفَلْي ستِ الشَّمطَلَع ثُم الْغَدَاة نةً معكر َّلنْ صفَا :دِيثٍ قَالح علیه السلام ف هدِ البع ِبا نع وسم نارِ بمع نع

[3].تُهَص

عمار بن موس از امام صادق علیه السلام نقل مکند که حضرت فرمود: اگر ی رکعت از نماز صبح را بخواند و بعد طلوع
شمس بشود، که ظاهر حدیث این است که در حین نماز طلعت الشمس بشود، یعن شروع به نماز کرد و در اثناء نماز خورشید

گویند این برای آن کسها به خاطر ظاهر همین روایت مطلوع کرد نمازش را تمام کند و این نمازش صحیح است. بعض
است که نماز را شروع کند «إذا شرع ف الصلاة و ادرک رکعةً» و الا اگر از اول مداند وقت به اندازهای رسید که ی رکعت

باق مانده و هنوز نماز را شروع نرده، که در مفاد قاعده بحث مکنیم.

روایت دوم

لفَضيلَةَ الْممج ِبا نانَ عثْمع نرِو بمع نيعاً عمج يسع ندِ بمحم نب هدِ البع الْخَطَّابِ و ِبا نب نيسالْح ندِ بمحم نع نْهع و
طُلُوع لةً قَبعكر الْغَدَاة نكَ مردا نعلیه السلام م يننموالْم يرما قَال :اتَةَ قَالنُب نب غبصا نطَرِيفٍ ع ندِ بعس نع حالص نب

الشَّمسِ فَقَدْ ادركَ الْغَدَاةَ تَامةً.[4]

در روایت اول کلمه «ادرک» نبود بله بود «فإن صلّ»، ول در این روایت آمده «من ادرک من الغداة» که بعداً روی این تعابیر
کار داریم. این روایت مشتمل بر اب جمیله، مفضل بن صالح است که ضعیف بوده و لذا اشال در سندش وجود دارد.

روایت سوم

و بِاسنَادِه عن محمدِ بن عل بن محبوبٍ عن عل بن خَالدٍ عن احمدَ بن الْحسن بن عل بن فَضالٍ عن عمرِو بن سعيدٍ عن مصدِّقِ
متفَلْي ستِ الشَّمطَلَع ةً ثُمعكر الْغَدَاة نم َّلنْ صفَا :دِيثٍ قَالح علیه السلام ف هدِ البع ِبا نع اطابارٍ السمع ندَقَةَ عص نب

بذْهي و سالشَّم تَطْلُع َّتح لصي  ةَ وَالص قْطَعةً فَلْيعكر ّلصنْ يا لقَب ستِ الشَّمنْ طَلَعا و تُهَص ازَتقَدْ ج ةَ وَالص
شُعاعها.[5]



این سه روایت در مورد نماز صبح است.

روایت چهارم

محمدُ بن م الشَّهِيدُ ف الذِّكرى قَال روِي عن النَّبِ صل اله عليه وآله انَّه قَال: من ادركَ ركعةً من الصَة فَقَدْ ادركَ الصَةَ.[6]

دو روایت بعدی مرسله است؛ ی مرسله را شهید در ذکری نقل کرده است که هم مرسله است و هم در هیچ ی از این کتب
روای نیامده، صاحب وسائل هم از شهید در ذکری نقل مکند.

روایت پنجم

[7].رصكَ الْعردفَقَدْ ا سالشَّم بغْرنْ يا لرِ قَبصالْع نةً معككَ رردا نه عليه وآله مال صل نْهع و قَال

در روایت قبل .([8]نیز در خلاف این روایت را نقل کرده است شیخ طوس) کندمرسلهای از باز از شهید نقل م روایت پنجم ی
آمده: «من ادرک رکعةً من الصلاة فقد ادرک الصلاة»، این ی احتمال دارد که اگر کس ی رکعت از نماز جماعت را درک

کند، اما مرسله محقق در معتبر نیز آمده: «من ادرک رکعة من الوقت کمن ادرک الوقت»[9]، این پنج روایت که صاحب وسائل
در باب 30 نقل مکند.

روایات اهل سنّت درباره «من ادرک»

از طرق عامه بخاری در صحیحش، مسلم، نسائ در سنن، احمد بن حنبل در مسندش از پیامبر نقل مکنند «من ادرک رکعة من
الصلاة فقد ادرک الصلاة». بخاری «من ادرک رکعةً من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد ادرک العصر»، که این روایت پنجم

صاحب وسائل است. بخاری، ابو داود، ابن ماجه قزوین از پیامبر نقل مکند: «من ادرک من الصبح رکعةً قبل أن تطلع
الشمس فقد ادرک الصبح، و من ادرک رکعة من العصر قبل أن تغرب الشمس فقد ادرک العصر».

جمعبندی روایات

نته اول

این روایات ی تواتر معنوی مسلم بینشان موجود است ولو تبادر لفظ هم نباشد؛ یعن ما روایات خاصه و روایات عامه را
وقت مجموعش را لحاظ کنیم ی تواتر وجود دارد. وقت ما مخواهیم عدد تواتر را تحصیل کنیم نباید بوئیم فقط این عدد تواتر

بین خود ما و در کتب روای ما باشد، اگر پنج تا نقل در روایات ماست، ده تا هم در روایات اهل سنت آمده، این عدد تواتر
تشیل مشود و اگر عدد تواتر تشیل شد نیازی به بررس سند ندارد.

نته دوم

ال کند که اینجا عدد تواتر نرسیده و این سندهای اینها یا مرسل است یا ضعاف در آن وجود دارد که مرحوم خویاش اگر کس
مفرماید: تمام این روایات یا ارسال دارد، یا در سندش افراد ضعیف وجود دارند در بعضهایش عل بن خالد است، در

بعضهایش اب جمیله است، فقط آن روایت اول که عمار بن موس است قابل اعتماد است.



اولا اینجا مسئله عمل الاصحاب است؛ یعن تمام فقهای ما به این قاعده من ادرک عمل کردند، طبق آن بیان که کاشف الغطاء
دارد عامه و خاصه طبق آن عمل کردند، چطور مشود این همه فقهای امامیه به آن اعتنا کنند و طبق آن عمل کنند، ما بوئیم

این عمل اصحاب به درد نمخورد؟!

این است که عمل اصحاب جابر ضعف سند نیست. لذا طبق نظر مرحوم خوئ ته شایان ذکر آن است که مبنای محقق خوئن
ما هستیم و ی روایت، آن روایت هم درباره نماز صبح است، یا باید الغای خصوصیت کنیم یا نمتوانیم الغای خصوصیت
کنیم. در حال که این همه فقهای امامیه قاعده استفاده کردند بر طبق این روایات عمل کردند، ما بخواهیم این مبنای مرحوم

خوئ را بیریم بوئیم این فایده ندارد، این همه عمل فقها فایده ندارد نمشود. من در ذهنم مآید که حت اهل سنت هم عمل
فقها را جابر ضعف سند مدانند؛ یعن این مطلب به عنوان ی اصل اول در بین آنها مطرح است و این اختصاص به مشهور

فقهای امامیه ندارد.

پس این هم راه دوم برای اینه ما سند اینها را تصحیح کنیم، عمل الاصحاب آن هم فراوان. جاهای دیر که ی مقدار از
اصحاب هم عمل کرده باشند مگوئیم کاف است ول اینجا جل اصحاب طبق این روایات عمل کردهاند. پس از جهت سند

اشالش برطرف مشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . تحرير الوسيلة، ج، ص: 224.
[2] . كتاب الصلاة (لاشف الغطاء)، ص: 40.

[3] . التهذيب 2- 38- 120؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 217، ح 4959- 1.
[4] . التهذيب 2- 38- 119، و الاستبصار 1- 275- 999؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 217، ح 4960- 2.

[5] . التهذيب 2- 262- 1044؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 217، ح 4961- 3.
[6] . ذكرى الشيعة ف أحام الشريعة، ج، ص: 352؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 218، ح 4962- 4.
[7] . ذكرى الشيعة ف أحام الشريعة، ج، ص: 352؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 218، ح 4963- 5.

[8] . الخلاف، ج، ص: 272، مسئله 13.
[9] . المعتبر ف شرح المختصر، ج، ص: 47.


