
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۰ دی ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 46 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
محقق اصفهان در تفسیر فرمایش مرحوم آخوند در حقیقت انشاء مفرماید عبارتِ ایجاد المعن باللفظ به این معنا نیست که دو
وجود بالذات موجود مشود، بله در انشاء، ی وجود داریم که بالذات به لفظ نسبت داده مشود و بالعرض به معنا. بنابراین

از نظر محقق اصفهان، حقیقت انشاء عبارت است از اینه لفظ وجود تنزیل معناست، لن زمان که غرض متلم ایجاد نسبت
باشد و نه حایت از نسبت. ایشان معتقد است که این بهترین تحقیق در حقیقت انشاء است و کلام استادشان – جناب آخوند –

را هم باید بر همین تفسیر حمل کرد.

نتایج مسل محقق اصفهان در حقیقت انشاء
محقق اصفهان بعد از اینه در تحقیق خود به این نتیجه مرسند که معنا و حقیقت انشاء، ایجاد نیست، بله وجود تنزیل لفظ

برای معناست، و کأنّ معنا در حاق لفظ و ذات آن وجود دارد، سپس مفرماید چند مطلب از این تحقیق روشن مشود. ایشان
مگوید:

«و مما ذكرنا ‐ ف تحقيق حقيقة الإنشاء ‐ تعلم:

[أن تقابل الإنشاء و الإخبار ليس تقابل مفاد كان التامة]

و مفاد كان الناقصة؛ نظرا إل أنّ الإنشاء إثبات المعن ف نفس الأمر، و الإخبار ثبوت شء لشء تقريرا و حاية؛ و ذلك لأن طبع
الإنشاء ‐ كما عرفت ‐ لا يزيد عل وجود المعن تنزيلا بوجوده اللفظ، و هو قدر جامع بين جميع موارد الاستعمال، فإن القائل:

(بعت) إخبارا أيضا يوجد معن اللفظ بوجوده العرض اللفظ، و الحاية غير متقومة بالمستعمل فيه، بل خارجة عنه، فه من
شئون الاستعمال، بل الفرق أنهما متقابلان بتقابل العدم و الملة تارة، و بتقابل السلب و الإيجاب اخرى، فمثل (بعت) و أشباهه ‐
من الجمل المشتركة بين الإنشاء و الإخبار ‐ يتقابلان بتقابل العدم و الملة؛ لأن المعن الذي يوجد بوجوده التنزيل اللفظ قابل

لأن يح به عن ثبوته ف موطنه، فعدم الحاية ‐ و التمحض فيما يقتضيه طبع الاستعمال ‐ عدم ملة.

و مثل (افعل) و أشباهه ‐ المختصة بالإنشاء عرفا ‐ يتقابلان تقابل الإيجاب و السلب؛ إذ المفروض أن البعث الملحوظ نسبة بين
أطرافها ‐ نظير البعث الخارج ‐ غير البعث الملحوظ بعنوان المادية ف سائر الاستعمالات ‐ كما سمعت منا ف أوائل التعليقة

‐ فمضمون صيغة (اضرب) ‐ مثلا ‐ غير قابل لأن يح به عن ثبوت شء ف موطنه، بل متمحض ف الإنشائية، و عدم
الحاية حينئذ من باب السلب المقابل للايجاب.»[1]

مطلب اول این است که مرحوم آخوند در کتاب «فوائد الاصول» فرمود فرق بین انشاء و خبر، فرق بین کان تامه و کان ناقصه
است، به این بیان که اگر انشاء یعن ایجاد الشء، ثبوت الشء و وجود الشء، دراینصورت مفاد آن کان تامه خواهد بود. اما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


باشد. مرحوم اصفهانایت از نسبت بین دو چیز دارد. لذا خبر از قبیل کان ناقصه ماست؛ چرا که ح ءلش ءخبر، ثبوت ش
مفرماید به نظر ما این مطلب درست نیست. با تحقیق که ارائه شد معلوم شد که نه در انشاء و نه در خبر، اصلا ایجاد وجود

ندارد، بله لفظ نازل منزلۀ معناست و این، قدر جامع میان انشاء و خبر است، لن در بعض موارد، تقابل میان آنها از نوع
تقابل عدم و مله است و در بعض موارد دیر، از نوع تقابل سلب و ایجاب است.

در مواردی که قابلیت حایت وجود دارد اما غرض متلم حایت نیست، مثل کلمۀ «بعت»، دراینصورت تقابل از قبیل عدم و
مله است، یعن در «بعت» انشائ قابلیت حایت وجود دارد اما غرض متلم حایت نیست، بله غرض ایجاد نسبت است.

در بعض موارد نیز قابلیت حایت نیست، مثل صیغۀ إفعل، که اصلا صورت خبری ندارد. دراینصورت تقابل بین انشاء و خبر
م که مرحوم آخوند در فوائد فرموده است ناتمام است. سپس محقق اصفهان از نوع تقابل سلب و ایجاب است. بنابراین فرق-

فرماید:

«و مما ذكرنا ظهر: أن إبداء الفرق بينهما بأن مفاد الإنشاء يوجد و يحدث بعد أن لم ين، و مفاد الإخبار يح عما كان أو يون،
غير تام أيضا؛ فإنّ وجود المعن باللفظ ‐ و حدوثه به ‐ مشترك بين الإنشاء و الإخبار، و إنما يزيد الإخبار عليه ف المورد القابل

بجعله حاكيا و مرآة لثبوت المضمون ف موطنه.»[2]

مطلب دوم که مرحوم آخوند در فوائد فرموده است اینه مفاد انشاء بعد از نبود، موجود و حادث شده است، اما خبر حایت
مکند از آنچه که بوده و یا هست. محقق اصفهان این مطلب را هم نادرست مداند و مگوید هم در خبر و هم در انشاء،

معنای در حاق لفظ موجود است، اما اینه با این لفظ، این معنا الآن ایجاد شده است درست نیست. همانطور که این مطلب را
قبلا از آقای خوئ نقل کردیم، محقق اصفهان هم مگوید لفظ نه در عالم خارج متواند چیزی را ایجاد کند و نه در عالم ذهن.

تصورات ذهن بدون دخالت لفظ موجود مشوند و لفظ در تحقق آن مفاهیم دخالت ندارد. بنابراین مفاد خبر و انشاء، ایجاد
نیست، بله وجود المعن در قالب لفظ است، لن در خبر قصد حایت است و در دیری قصد ایجاد نسبت. بنابراین فرق

دوم هم که مرحوم آخوند فرموده باطل است. محقق اصفهان در ادامه مفرماید:

«كما أنه اتضح من جميع ما ذكرنا: أن الإنشاء لا دخل له بإيجاد شء ف النفس حت يون كلاما نفسيا، بل إيجاد خارج بنحو
ون معنن إيجاده باللفظ غير معقول، فلا يالنفس، و إن كان معقولا، ل التنزيل و بالعرض، لا بالحقيقة و بالذات؛ لأن إيجاده ف

إنشائيا مدلولا عليه باللام اللفظ، و مجرد الحاية باللفظ عن الفعل النفسان لا يجعله كلاما إنشائيا.»[3]

مطلب سوم ایشان با اصل بحث ما در جملات انشائ مرتبط است. ما مخواستیم بررس کنیم که آیا در حقیقت انشاء چیزی
وجود دارد که با کلام نفس ربط پیدا کند، محقق اصفهان در جواب مفرمایند اصلا در انشاء، چیزی در نفس ایجاد نمشود
تا بوییم که همان کلام نفس است. بله حقیقت انشاء ی ایجاد خارج به نحو تنزیل و بالعرض است، یعن متلم لفظ را در
خارج ایجاد مکند و نه معنا را، و این لفظ نازل منزلۀ معنا مشود. اینه گفته شود متلم در هنام انشاء، چیزی را در نفس به

وسیلۀ لفظ ایجاد مکند غیر معقول است. اصلا در انشاء، ایجاد الشء ف النفس نیست.

استطراداً به نتهای فقه در اینجا اشاره مکنیم که از ثمرات همین بحث است. ی از مطالب که در متون فقه آمده این است
که هنام خواندن صیغۀ عقد ناح باید قصدِ ایجاد کنند. اگر گفتیم که حقیقت انشاء همان ایجاد المعن باللفظ است و قائل به
مبنای ایجادی شدیم، دراینصورت طبعاً باید قصد ایجاد هم در انشاء وجود داشته باشد و خواندن صیغۀ عقد ناح کم مشل

ایجاد نیست تا قصد ایجاد لازم باشد، دراینصورت خود به خود این مطلب منتف شود. اما اگر گفتیم که حقیقت انشاء اصلام
خواهد بود. پس قصد ایجاد بر مبنای محقق اصفهان وجه ندارد. البته ما این بحث را در کتاب البیع دنبال کردهایم و گفته شد

که حت بنا بر مبنای مشهور که در حقیقت انشاء ایجادی است هم قصد ایجاد لازم نیست.



بنابراین، تا اینجا سه نتیجه بر تفسیر محقق اصفهان از حقیقت انشاء مترتب شد. دو نتیجه در فرق بود که مرحوم آخوند میان
خبر و انشاء بیان فرمودند و محقق اصفهان آنها را باطل کرد. نتیجۀ سوم مرتبط با اصل بحث ما در کلام نفس در جملات

انشائ بود و ایشان فرمود اینطور نیست که در انشاء، چیزی با لفظ در عالم نفس ایجاد شود تا کس بخواهد از آن، کلام نفس را
ثابت کند. بین انشاء و عالم نفس هیچ ارتباط وجود ندارد. موطن انشاء خارج است به اینصورت که متلم لفظ را اداء مکند

و آن را نازل منزلۀ معنا قرار مدهد. ایشان سپس به مطلب دیری اشاره مکند و مفرماید:

ان إيجاد القصد لفائدة فيه، لا فإم موضوع لإظهار الإرادة: إما طبعا، أو إيجادا؛ نظرا إل لام الإنشائل: أن الو أما تخي»
المقصود، كما ف الإتمام المرتّب عل قصد الإقامة؛ حيث إنه أثر القصد، لا الإقامة عشرا و لو لم تقصد، و لا الإقامة بعد القصد،

فإنّه يتم و لو لم يقم بعده، و حينئذ فإن كان هناك ف النفس إرادة، فقد أعطت الصيغة معناها، و إلا فلا.

فمدفوع: بأنّ اللفظ وجود لفظ لمعناه، فإن كان نفس الإرادة معن اللفظ و الإظهار باللفظ ‐ كما ف كل لفظ و معن ‐ فليس
هناك نسبة إنشائية، و إن كان نفس إظهار الإرادة معناه، فالهيئة حينئذ وجود لفظ لمفهوم إظهار الإرادة ‐ و لو فانيا ف معنونه ‐
و هو ليس معن يصح السوت عليه، إلا أن يرجع إل الإرادة النسبية الإنشائية. و كون هذه الهيئة كاشفة عن إرادة جدّية حتمية ‐

وضعا، أو انصرافا، أو اطلاقا ‐ معن آخر لا دخل له بمدلول اللفظ استعمالا.

و أما إيجاد القصد لفائدة فيه، فهو و إن كان ببعض الوجوه ممنا، لنه لا بهذا النحو، و المثال المزبور لا يجدي ف تصحيحه؛
لأنّ الإقامة القصدية ‐ أي المقومة للقصد ف نحو وجوده ‐ لها دخل ف وجوب الإتمام، فيقصدها لأجل أن يتم بسبب تحقّق

وجودها القصدي، فتعلق القصد إليها ‐ أيضا ‐ لفائدة فيما يتعلق بها بحيث لولاها لما وجب الإتمام، و فناء المقصود ف الإقامة
الخارجية أيضا لازم، و إلا أمن إيجاد القصد مع العلم بعدم الإقامة خارجا.»[4]

بعض خیال کردهاند که انشاء یعن اظهار اراده و کلام انشائ برای اظهار اراده وضع شده است، یعن اظهار اراده موضوع له
برای کلام انشائ است. مثلا وقت متلم مگوید «أسقن»، این کلام اظهار ارادهای است که او در نفس خود دارد. بنابراین در

باب خبر اصلا ارادهای وجود ندارد؛ چون طلب در نفس متلم هنام حایت از واقع نیست. دراینصورت یا باید بوییم کلام
انشائ، در طبعش یعن در حاقّش اظهار اراده است، و یا بوییم کلام انشائ اظهار اراده را ایجاد مکند. دلیل بر این مطلب آن
است که گاه بر ایجاد اراده و قصد فایدهای مترتب مشود، یعن در خود قصد با قطع نظر از مقصود، و در خود اراده با قطع

نظر از مراد فایدهای وجود دارد. مثلا در قصد اقامۀ ده روز، بر خود قصد فایدهای مترتب مشود و آن فایده این است که باید
نمازش را تمام بخواند. ممن است شخص قصد اقامه کند ول بعد از خواندن ی نماز چهار رکعت، تصمیم بیرد که به وطن
بازگردد. در اینجا اقامۀ عشرة ایام وجود ندارد و لن خود قصد موضوع برای اتمام نماز است. همانطور که در این مثال، برای

قصد فایدهای وجود دارد، در کلام انشائ هم با قطع نظر از مراد، فایدهای برای اراده است و اثر عقلائ دارد.

به بیان دیر، کلام دائر مدار غرض متلم است، یعن وقت شخص مخواهد جملهای بوید، اعم از جلمۀ خبری و انشائ، باید
غرض داشته باشد. غرض متلم افهام آن چیزی است که در ضمیر خود دارد، یعن مخواهد ما ف الضمیر خود را اظهار

کند. ی وقت در ضمیر او خبری است که مخواهد آن را اظهار کند، و گاه در نفس خود ارادهای دارد که با کلام انشائ این
اراده را اظهار مکند. لذا گفته مشود که فارق بین خبر و انشاء همین است که در خبر اصلا مجال برای اظهار اراده نیست

ول جملات انشائ برای اظهار اراده وضع شدهاند. به نظر مرسد این کلام در فرق بین انشاء و خبر کلام بدی نیست، یعن به
نظر عرف مرسد که وقت انسان در نفس خود طلب دارد توسط انشاء آن را به مخاطب اظهار مکند.

ول محقق اصفهان مگوید این حرف باطل است. گفتیم که لفظ وجود تنزیل معناست. اینه گفته شود کلام انشائ موضوع
برای اظهار اراده است، دو احتمال دارد: 1- یا باید بویید خود اراده معنای این لفظ است که این اراده با لفظ اظهار مشود،



دراینصورت دیر نسبت انشائ در اینجا نخواهیم داشت. 2- احتمال دوم این است که بویید معنای لفظ عبارت از اظهار اراده
است، نه خود اراده، یعن متلم با لفظ «إفعل» اظهار اراده مکند. دراینصورت اشالش این است که یصح السوت علیه

نیست. وقت متلم با «إضرب» اظهار اراده کرد دیر نسبت وجود ندارد تا جملۀ تام الفائده باشد. مر اینه گفته شود منظور
از اراده همان ارادۀ نسبت انشائ است، یعن متلم به مخاطب مفهماند غرض این است که بین مادۀ ضرب و مخاطب باید
نسبت محقق شود و الا اگر بویید که موضوع له «إضرب» مجرد اظهار اراده است، کلام انشائ یصح السوت علیه نخواهد

بود.

خلاصۀ جواب محقق اصفهان این است که اگر کلام انشائ را به اظهار اراده معنا کنیم، دیر ملازمهای با نسبت انشائ ندارد
و حال آنه در انشاء باید نسبت انشائ وجود داشته باشد. اگر کس بوید خود هیئت کاشف از ی ارادۀ جدی است که بین

مادۀ ضرب و مخاطب نسبت ایجاد شود، حال یا به وضع و یا به انصراف و یا به اطلاق، جواب این است که این مطلب دیری
است که دخالت در مدلول استعمال لفظ ندارد و باید از قرینۀ فهمیده شود. سپس، محقق اصفهان مفرماید بله، در ایجاد قصد

فایده وجود دارد، اما این چه ربط به نسبت انشائ دارد؟ باید جای را مثال زد که خود قصد عین نسبت انشائ باشد و حال
آنه مثال به قصد اقامۀ عشرة ایام ارتباط به نسبت انشائ ندارد.[5]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

منابع

‐       ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

[1]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 276.

[2]‐ همان.

[3]‐ ‏همان، 277-276.

[4]‐ همان، 277.

[5]‐ این اشال و جواب نشان مدهد که محقق اصفهان به کلمات شیخ عبدالریم حائری خیل نظر دارد، همانطور که به
اقوال محقق نائین توجه مکند.


