
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۰۹ دی ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 45 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصۀ بحث گذشته
بحث در بیان مسلهای مختلف در حقیقت انشاء است؛ چرا که سخن در مراد از کلام نفس در جملات انشائ بود و گفته شد
که در این رابطه لازم است مبنای در حقیقت انشاء اتخاذ شود. مشهور در تعریف انشاء گفتهاند: «ایجاد المعن باللفظ ف عالم

الاعتبار العقلائ». این تعریف با اشالات متعددی مواجه است. ی از آن اشالات این است که لفظ نمتواند علت ایجاد معنا
مرحوم آخوند در تعریف انشاء فرمود: «ایجاد المعن .ر به عنوان ظرف و مقتضوین و نه درعالم اعتبار، مباشد، نه در عالم ت

باللفظ ف نفس الامر». نفس الامر یعن در وعاء خودش. بنابراین مرحوم آخوند نوع پنجم از وجود را به میدان آورده است که
به نظر مرسد این بیان ایشان عرف نیست. بر کلام مرحوم آخوند اشالات دیری نیز وارد مباشد.

اشالات مسل مرحوم آخوند در حقیقت انشاء
ی از اشالات که بر تعریف آخوند وارد مشود اتحاد انشاء و منشأ است. وقت گفته مشود که وجود انشائ قسم پنجم از

وجود است پس هنام که لفظ «بعت» انشاء مشود، ی ملیت انشائ محقق مشود که در اینجا هم انشاء همین است و هم
منشأ، درحالیه ما بالوجدان مدانیم که بین انشاء و منشأ فرق وجود دارد، همانطور که بین خبر و مخبر عنه فرق وجود دارد.

وقت متلم جملهای خبری را بیان مکند این جمله، خبر است که ی مخبر عنه دارد. پس بین خبر و مخبر عنه تغایر وجود
دارد. به همین بیان، درجملات انشائ نیز باید بین انشاء و منشأ تغایر عرف وجود داشته باشد، لن لازمۀ مسل آخوند این

است که تغایری بین آنها نیست.

اشال دیر این است که انشاء و خبر از امور عرف هستند و نه عقل، لذا باید از عرف بپرسیم که آیا انشاء و خبر از اوصاف
لفظ هستند یا از اوصاف معنا. عرف مگوید لفظ و جمله با الفاظ که دارد یا خبری است و یا انشائ. لن لازمۀ تعریف آخوند

از انشاء این است که انشاء از اوصاف معناست و این خلاف ارتاز عرف است.

اشال دیر بر فرمایش آخوند اینه ایشان تصریح کرده است که ی ملیت انشائ داریم که موضوع برای ملیت اعتباری
قرار مگیرد. بنابراین بعد از اینه لفظ «بعت» محقق شد، دو ملیت حاصل مشود: ی وجود انشائ ملیت و بعد از آن،
وجود اعتباری ملیت محقق خواهد شد. درحالیه عرفاً و وجداناً بعد از لفظ «بعت» ی ملیت بیشتر موجود نمشود که

همان ملیت اعتباری است. اینه ملیت انشائ موضوع شود برای ملیت اعتباری، عرف و وجدان نیست.

مسل محقق اصفهان در حقیقت انشاء
مبنای سوم در حقیقت انشاء از محقق اصفهان است. ایشان بعد از تحقیق در باب انشاء، در آخر دو مطلب مفرماید: اولا این
تحقیق «أحسن ما یتصور ف شرح حقیقة الانشاء» است. ثانیاً اصلا کلام آخوند را باید بر همین تحقیق که بیان شد حمل کنیم،

نه اینه بوییم مرحوم آخوند مخواهد وجود پنجم درست کند. بنابراین محقق اصفهان مدع است آنچه مشهور از کلمات
آخوند برداشت کردهاند ناصواب است و کلام آخوند منطبق بر همین تحقیق است که ایشان انجام داده است. در نهایت نیز

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ایشان از تحقیق خود سه نتیجه مگیرند. محقق اصفهان مفرماید:

«قوله [قدس سره]: (و أما الصيغ الإنشائية فه ‐ عل ما حققناه ف بعض فوائدنا ‐ موجدة لمعانيها ف نفس الأمر... الخ)[1].

بل التحقيق أن وجودها وجود معانيها ف نفس الأمر.

اللفظ بالذات، و إل باللفظ: إما أن يراد ثبوته[2] بعين ثبوت اللفظ؛ بحيث ينسب الثبوت إل بيانه: أن المراد من ثبوت المعن
المعن بالعرض. و إما أن يراد ثبوته[3] منفصلا عن اللفظ بآلية اللفظ؛ بحيث ينسب الثبوت إل كل منهما بالذات.

تبو ال و سائر أنحاء الوجود ‐ من اللفظ .و الذهن العين ؛ إذ الوجود المنسوب للماهيات بالذات منحصر فلا مجال للثان
.تابة، و بالجعل و المواضعة و بالعرض للمعنوجود بالذات للفظ و ال ‐

و من الواضح أن آلية وجود اللفظ و عليته لوجود المعن بالذات، لا بد من أن تون ف أحد الموطنين من الذهن و العين، و
وجود المعن بالذات ف الخارج يتوقف عل حصول مطابقه ف الخارج، أو مطابق ما ينتزع عنه و الواقع خلافه؛ إذ لا يوجد باللفظ

موجود آخر يون مطابقا للمعن أو مطابقا لمنشا انتزاعه، و نسبة الوجود بالذات إل نفس المعن ‐ مع عدم وجود مطابقه أو
مطابق منشئه ‐ غير معقول.

و وجوده ف الذهن بتصوره لا بعلية اللفظ لوجوده الذهن، و الانتقال من سماع الالفاظ إل المعان لمان الملازمة الجعلية بين
.و لا يختص بالانشائ ،كل لفظ و معن مع أن ذلك ثابت ف ،اللفظ و المعن

فالمعقول من وجود المعن باللفظ هو الوجه الأول: و هو أن ينسب وجود واحد إل اللفظ و المعن بالذات ف الأول، و بالعرض
ف الثان، و هو المراد من قولهم: (إن الانشاء قول قصد به ثبوت المعن ف نفس الأمر)، و إنما قيدوه بنفس الأمر مع أن وجود
اللفظ ف الخارج وجود للمعن فيه أيضا بالعرض، تنبيها عل أنّ اللفظ بواسطة العلقة الوضعية وجود المعن تنزيلا ف جميع

النشآت، فأنّ المعن ثابت ف مرتبة ذات اللفظ بحيث لا ينفك عنه ف مرحلة من مراحل الوجود. و المراد بنفس الأمر حدّ ذات
الشء من باب وضع الظاهر موضع المضمر.»[4]

یعن تحقیق این است که نوییم صیغههای انشائ این معان را ایجاد مکنند، بله این معان با وجود این صیغههای انشائ در
نفس الامر موجودند. در توضیح این مطلب، محقق اصفهان مفرماید اینه مشهور و مرحوم آخوند گفتهاند که معنا با لفظ ایجاد

مشود را به دو صورت متوان تفسیر کرد:

1-    احتمال اول در تفسیر مراد مشهور و مرحوم آخوند این است که دو گونه وجود داریم: ی وجود بالذات برای لفظ داریم و
ی وجود بالذات هم برای معنا. پس دو وجود بالذات موجود است که ی منسوب به لفظ است و دیری منسوب به معنا، لن

لفظ علت برای وجود دوم است.

2-    احتمال دوم در تفسیر کلام مشهور و مرحوم آخوند این است که بوییم در صیغههای انشائ ی وجود بیشتر نیست که
اگر آن وجود را به لفظ نسبت دهیم، وجود بالذات خواهد شد و اگر به معنا نسبت دهیم، وجود بالعرض خواهد شد.

تفسیر اول مواجه با اشال واضح است. اگر معنای انشائ ی وجود بالذات داشته باشد، همچنان که وجود خارج دارای
مطابق در خارج است، وجود انشائ هم باید مطابق داشته باشد. مثلا زید خارج دارای ی هیل است که مطابق لفظ زید



منشأ انتزاع خارج ندارد و حت ق خارجیت مطابمل شود، وجود انشائگفته م «لفظ «بعت در عالم خارج است. اما وقت
هم ندارد، یعن نمتوان از مال خارج، ملیت انشائ را انتزاع کرد.

این وجود انشائ در عالم ذهن هم مطابق ندارد. وجود ذهن ملیت که از سنخ تصورات است منوط به لفظ نیست و بدون آن
با لفظ موجود م ،نیست و تصور، معلولِ ذهن انسان است. وجود لفظ هم قابل تصور است. لفظ، علت برای این وجود ذهن-

شود. وجود کتب هم علت خود را دارد و روشن است. اما سوال این است که لفظ – مثل «بعت» ‐ چه رابطهای با آن معنا –
یعن مثلا ملیت – دارد.

محقق اصفهان در تحلیل این رابطه مفرماید لفظ، وجود تنزیل معناست، یعن وقت لفظ موجود مشود، وجود اولا و بالذات
او م وجود بالعرض خواهد شد که این لفظ نازل منزلۀ آن معنا و وجود تنزیل شود، و معنا دارای یبه این لفظ نسبت داده م-

گردد. پس تفسیر دوم از کلام مشهور و مرحوم آخوند صحیح است و دیر با لفظ، دو وجود نخواهیم داشت، بله ی وجود
داریم که این وجود، نازل منزلۀ معنا خواهد بود و وجود بالذات به لفظ و وجود بالعرض به معنا نسبت داده مشود. بنابراین،

حقیقت انشاء عبارت است از وجود تنزیل لفظ برای معنا.

ازاینرو، اینه در بعض عبارتها آمده است که «الانشاء قول قصد به ثبوت المعن ف نفس الأمر»، مرادشان همین است که در
نفس الامر، لفظ وجود تنزیل برای معناست. پس اولین قدم که محقق اصفهان برداشته است اینه فرمود ظاهر کلام مشهور و

مرحوم آخوند غیر معقول است. اینه گفته شود مراد مرحوم آخوند از ایجاد المعن باللفظ ف نفس الامر این است که در نفس
الامر ی وجود دیری غیر از وجود لفظ موجود مشود اصلا معقول نیست، بله همان وجود بالذات لفظ است که بالعرض به

معنا نسبت داده مشود. بنابراین انشاء یعن خود همین لفظ و ملیت انشائ وجودی غیر از این لفظ ندارد، نه اینه این لفظ
موجد آن وجود انشائ باشد، بله ی وجود است که بالذات به لفظ نسبت داده مشود و بالعرض به معنا.

ممن است سوال به ذهن بیاید که اگر ی وجود است که هم به لفظ و هم به معنا نسبت داده مشود، پس قید نفس الامر در
تعریف برای چیست. محقق اصفهان مفرماید قید نفس الامر برای تنبیه بر این مطلب است که لفظ به واسطۀ علقۀ وضعیهای

که واضع بین لفظ و معنا قرار داده است وجود تنزیل معنا در جمیع نشئات است، یعن اگر انسان در عالم خواب هم لفظ را به
کار ببرد، یا حت صوت هم در کار نباشد، مثل کلمات که در عالم رؤیا رد و بدل مشود، باز هم لفظ وجود تنزیل معناست.

گویا معنا در حاق لفظ ثابت است، البته نمخواهیم بوییم که علقۀ بین لفظ و معنا ذات است ول کأنّه مثل علقۀ ذات است به
گونهای که از آن منف نمشود. این از باب ذات باب برهان است که در هیچ مرحلهای از مراحل وجود، معنا از ذات لفظ جدا

نمشود، نه در عالم خارج و نه در عالم ذهن.

سپس، محقق اصفهان در معنای نفس الامر مفرماید مراد از نفس الامر حدّ ذات شء است، یعن اینه گفتیم صیغ انشائیه
وجودها وجود معانیها ف نفس الامر، یعن ف ذات الشء، أی ف ذات الألفاظ. پس معنا در ذات این لفظ موجود است. البته

توضیح دادیم که محقق اصفهان در اینجا از لفظ «کأنّ» استفاده کرد تا موهم این معنا نباشد که ایشان قائل به علقۀ ذات میان
پردازد و مال و جواب ماش ء است. در ادامه، ایشان به یوید کأنّ معنا در ذات شخواهد به ملفظ و معناست، بل-

گوید:

«فان قلت: هذا المطلب جار ف جميع الألفاظ بالنسبة إل معانيها من دون اختصاص بالانشائيات.

قلت: الفرق أن المتلّم قد يتعلق غرضه بالحاية عن النسبة الواقعة ف موطنها باللفظ المنزل منزلتها، و قد يتعلّق غرضه بإيجاد
نفس هذه النسبة بإيجاد اللفظ المنزل منزلتها؛ مثلا: مفاد (بعت) إخبارا و إنشاء واحد، و ه النسبة المتعلقة بالملية و هيئة (بعت)



ية، فقد يقصد وجود تلك النسبة خارجا بوجودها التنزيللّم و المتعلّقة بالمللهذه النسبة الإيجادية القائمة بالمت وجود تنزيل
الجعل اللفظ، فليس وراء قصد الايجاد بالعرض و بالذات أمر آخر، و هو الانشاء، و قد يقصد ‐ زيادة عل ثبوت المعن تنزيلا

‐ الحاية عن ثبوته ف موطنه أيضا، و هو الاخبار.

و كذلك ف صيغة (افعل) و أشباهها فإنه يقصد بقوله: (اضرب) ثبوت البعث الملحوظ نسبة بين المتلم و المخاطب و المادة،
فيوجد البعث ف الخارج بوجوده الجعل التنزيل اللفظ، فيترتّب عليه ‐ إذا كان من أهله و ف محلّه ‐ ما يترتّب عل البعث

الحقيق الخارج مثلا.

و هذا الفرق بلحاظ المقابلة بين المعان الخبرية و الانشائية، فلا ينتقض باستعمال الألفاظ المفردة ف معانيها، فإنها كالانشائيات
من حيث عدم النظر فيها إلا إل ثبوتها خارجا ثبوتا لفظيا، غاية الأمر أنها لا يصح السوت عليها بخلاف المعان الانشائية المقابلة
للمعان الخبرية، و هذا أحسن ما يتصور ف شرح حقيقة الإنشاء، و عليه يحمل ما أفاده استاذنا العلامة، لا عل أنه نحو وجود آخر

ف قبال جميع الأنحاء المتقدّمة؛ فإنه غير متصور.»[5]

مستشل مگوید معنای که محقق اصفهان از حقیقت انشاء بیان کردهاند در همۀ الفاظ وجود دارد. چه در خبر و چه در انشاء،
لفظ نازل منزلۀ معنا و وجود تنزیل آن است و این اختصاص به انشائیات ندارد. محقق اصفهان در جواب مگوید این مطلب
درست است و اصلا در این مطلب فرق بین خبر و انشاء وجود ندارد. در همه جا لفظ وجود تنزیل معناست، لن فرق بین خبر
و انشاء این است که گاه غرضِ متلم حایت از ی نسبت در موطن خودش است، یعن مثلا متلم مخواهد نسبت که بین

زید و قیام در عالم خارج برقرار شده است را حایت کند و لذا مگوید «زیدٌ قائم». و گاه غرض متلم تعلق مگیرد به ایجاد
«ن «بعتنازل منزلۀ معناست، ل ،چه خبری باشد و چه انشائ ،«را ایجاد کند. لفظ «بعت خواهد با لفظ، نسبتم نسبت، یعن
انشائ «خواهد خبری بدهد، اما «بعتلم با این جمله مکند و متایت مبین بایع و این مال در گذشته ح نسبت خبری از ی
گوید «إضرب»، ملم ممت وقت که ممحض در انشاء هستند نیز همینطور است. مثلا کند. در صیغههاینسبت را ایجاد م-

خواهد بین خود و مخاطب و ضرب نسبت ایجاد کند و این لفظ وجود تنزیل برای آن معنای نسبت خواهد بود.

تمام این مطالب که گفته شد در جملات خبری و انشائ بود. ممن است کس بوید این نظریه با مفردات نقض مشود، به
این صورت که اگر گفتیم لفظ ماء، وجود تنزیل برای معناست، پس این هم باید از سنخ انشاء باشد، درحالیه کس نمگوید

این مفرد از سنخ انشاء است. محقق اصفهان این حرف را از محل بحث خارج مداند چرا که مفرد، لایصح السوت علیه
است.

ن در جایبرای معناست، ل بنابراین خلاصۀ کلام ایشان این است که حقیقت انشاء عبارت از این است که لفظ وجود تنزیل
که غرض متلم ایجاد ی نسبت باشد. اما اگر غرض متلم حایت از ی نسبت باشد، آن لفظ، خبری خواهد بود. ایشان
اثبات کرد که ظاهر کلام آخوند معقول نیست. ظاهر کلام آخوند این است که دو وجود داریم، ی برای لفظ و دیری برای

معنا، درحالیه این مطلب قابل تصور نیست و وجداناً با لفظ تنها ی وجود موجود مشود. در وجودات عین وقت مگوییم
زید، لفظ آن با مطابق خارج آن، دو وجود است. در وجودات ذهن نیز گفتیم که لفظ علیت ندارد و خود ذهن معنای را تصور
مکند. اما در وجودات انشائ مثل «بعت» دیر مطابق نداریم تا بوییم که وجود دوم است، بله ی وجود بیشتر نیست که
اولا و بالذات به لفظ نسبت داده مشود و ثانیاً و بالعرض به معنا. بعد محقق اصفهان مفرماید این بهترین چیزی است که در

حقیقت انشاء متوان تصور کرد و کلام آخوند را هم بر این مطلب باید حمل کنیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



منابع

‐       ‏اصفهان، محمد حسین‏. نهایة الدرایة ف شرح الفایة. 6 ج. بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429.

[1]‐ الفاية: ٢٠/٦٦.

[2]‐ كذا ف الأصل، و الصحيح: (ان المراد من ثبوت المعن باللفظ: إما ثبوته... و إما ثبوته...).

[3]‐ كذا ف الأصل، و الصحيح: (ان المراد من ثبوت المعن باللفظ: إما ثبوته... و إما ثبوته...).

[4]‐ ‏محمد حسین اصفهان، نهایة الدرایة ف شرح الفایة (بیروت: مؤسسة آل البیت علیهم السلام، 1429)، ج 1، 274-273.

[5]‐ ‏همان، ج 1، 275.


