
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 41 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

مسئله اول قضاء صلاه

امام خمین مفرماید:

يجب عل المخالف بعد استبصاره قضاء ما فات منه أو أت عل وجه يخالف مذهبه، بخلاف ما أت به عل وفق مذهبه فإنه لا
يجب عليه قضاؤها و إن كانت فاسدة بحسب مذهبنا، نعم إذا استبصر ف الوقت يجب عليه الأداء، فلو تركها أو أت بها فاسدا

بحسب المذهب الحق يجب عليه القضاء.[1]
 

فرع اول

اگر کس مخالف است (مخالف یعن کس که در مذهب حقّهاثناعشریه نیست و در فرقههای دیر است. لذا مخالف ی معنای
عام دارد و اختصاص به خصوص اهلسنت هم ندارد، مراد از مخالف یعن کس که شیعه دوازده امام نیست) و استبصار
پیدا کرده و شیعه شد، نمازهای که در آن زمان از او فوت شده باید قضا کند. ایشان برای این جهت این را مطرح مکنند که

قاعدهجب در مورد مخالف جریان ندارد؛ یعن «الاسلام یجب ما قبله» موردش برای کافر اصل است، اگر ی کافری 50 ـ 60
سال از عمرش گذشت و نماز نخواند، حال که مسلمان شد مگوئیم «الاسلام یجب ما قبله»؛ یعن آن نمازهای که از او قضا

شده و آن قضاها هم بر او واجب بوده الاسلام یجب و لازم نیست قضا کند.

لذا ی امتنان است که خدای تبارک و تعال بر کافر مگذارد، ولو 70 سال نماز نخوانده و باید مخوانده، طبق قاعده الفار
ملفون بالفروع (که ما این قاعده را قبول داشتیم برخلاف محقق خوی) نماز بر او واجب بوده هم در وقت و هم خارج وقت
قضا بر او واجب بوده است. اما حال که مسلمان شد قاعده جب جریان پیدا مکند و شارع امتناناً مگوید قضاء نمازها و

.روزه را لازم نیست انجام بده

مسلمان اگر ی در مرتد جریان ندارد؛ یعن جریان دارد ول ما در محل خودش اثبات کردیم که قاعده جب در کافر اصل
مرتد شد، ی سال، دو سال، نماز نخواند و دو مرتبه به اسلام برگشت باز باید نمازهای گذشتهاش را قضا کند. قاعده جب در
مورد مخالف هم جریان پیدا نمکند و مورد قاعده جب فقط کافر اصل است؛ یعن کس که از اول کافر بوده است. پس اگر

ی مخالف شیعه شد، نمازهای که در ایام مخالفت و عدم ایمانش از او قضا شده تماماً باید قضا کند.

دلیل وجوب قضای نماز بر مستبصر

علاوه بر اینه قاعده جب جریان ندارد، ادله وجوب قضا جاری است؛ یعن ادلهای که مگوید «اقض ما فات کما فات»، این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ادله عمومیت دارد. ما نسبت به کافر هم مگوئیم این ادله شاملش مشود، ادله وجوب القضا عام، فرق نمکند از مسلمان
نماز فوت شده باشد یا از کافر، بر همه اینها قضا واجب است. منته قاعدهجب این ادله عامه وجوب قضا را تخصیص مزند

اما این قاعده جب فقط درباره کافر است و در مورد مخالف و مرتد این ادله به قوت خودش باق مماند، مرتد اذا فات عنه
واجب، مخالف اذا فات عنه واجب، طبق این ادله عامه قضا بر او واجب است، این در فرض که اصلا نیاورده باشد.

دیدگاه صاحب جواهر

صاحب جواهر احتمال سقوط القضا را داده و مگوید: در جای که مخالف رأساً و اصلا فعل را انجام نداده باشد ما احتمال
سقوط القضا را مدهیم. این نظر ایشان طبق روایت است که هم از جهت سندی اشال دارد و هم مورد إعراض قرار گرفته و

هم توجیهات دارد که بعداً وقت روایات این بحث را مخوانیم آنجا هم اشاره خواهیم کرد.

روایت عمار ساباط

:قَال اطابارٍ السمع نابِ عحصالِ ارِج ننَداً عسم هدِ البع ندِ بعسل ةمحتَابِ الرك نم ًْى نَقرالذِّك الشَّهِيدُ ف م ندُ بمحم
ا فَاتَنم قْضا نتَيَص موي لك ف ّلصا رمذَا اه فْترنْذُ عم ّنا سالنَا جا علیه السلام و هدِ البع ِب ٍدخَال نانُ بملَيس قَال

[2].ةَالص نم تكا تَركِ متَر نم ظَمعا اهلَيع نْتك الَّت النَّ الْحفَا لتَفْع  قَال رِفَتعم لقَب

این روایت را کش[3] و شهید اول در ذکری نقل مکنند. عمار ساباط مگوید: سلیمان بن خالد (در گذشته سلیمان بن خالد
قبلا شیعه نبوده و بعد شیعه شده) خدمت امام صادق علیه السلام عرض کرد در حال که من هم نشسته بودم که از وقت ایمان
آوردم در هر روزی دو نماز مخوانم و آنچه قبل از استبصارم بوده و نماز خواندم را قضا مکنم. حضرت فرمود: این کار را

انجام نده، این حال که الآن خدا به تو عنایت کرده (حال ولایت و ایمان) اعظم از آن نمازهای است که تو ترک کردی.

این روایت به دو بیان شاهد بر عدم لزوم قضاست:

1. امام علیه السلام مفرماید آنچه تو ترک کردی اصلا هیچ قضای ندارد؛ یعن این حال ایمان جای همهآن نمازهای هم که
نخواندی را گرفته است.

2. در این روایت امام علیه السلام ابتدا فرمود: لازم نیست قضا را انجام بده، بعد تعلیل مآورد. ما باشیم بدواً مگوئیم تعلیل
چه تناسب دارد؟ حال که الآن هست نسبت به نمازهای که ترک کردی اعظم است؟ بوئیم آن حال گذشته تو را (که قبلا مؤمن

نبودی) خدا گذشته، آیا خداوند از این نمازهایت نمگذرد؟! نمازهای که ترک کردی را هم گذشته است.

پس اگر ی سنّ مستبصر شد و نمازهای از او فوت شده قضا لازم نیست.

بررس روایت

سند این روایت ضعیف است، صاحب جواهر مفرماید «فإنه مع ندوره»[4]، چون روایات متعدد دیری داریم که آنها دلالت
دارد بر اینکه نمازهای که نخوانده را باید قضا کند «و عدم الجابر لسنده»؛ جابر سند هم نداریم چون طبق آن عمل نشده،

«محتمل لأن یون سلیمان سماها فائته لمان اعتقاده أنه بحم من لم یصل»؛ احتمال دارد سلیمان چون قبلا ایمان نداشته
معتقد است که آنچه خوانده به حم عدم است، در نتیجه بوئیم امام که مفرماید «ما ترکت»، نه ترک اصل نماز باشد بله



ترک شرایط و خصوصیات نماز باشد. لذا این روایت دلالت بر مدعا نمتواند داشته باشد. شهید هم در ذکری مگوید ترک
الشرایط و الخصوصیات اما مراد ترک نماز رأساً نیست.

دیدگاه صاحب جواهر

در آینده این روایت را مورد بررس قرار خواهیم داد هرچند در کتاب الحج بحث کردیم. صاحب جواهر بعد مفرماید: «و مع
ذل فالانصاف أن احتمال سقوط القضاء اصلا و رأساً فعلوا أو لم یفعلوا، فضلا عن یخلّوا بترک شرط»؛ چه برسد که بخواهد

اخلال به ترک شرط باشد، اگر هم ترک کرده باشد و بوئیم اینجا قضا ندارد، «لا یخلوا من وجه»، این را مخواهد بوید بدون
وجه نیست؛ یعن ولو ما قاعده جب را در مورد مخالفین جاری نمکنیم و کس هم جاری نرده، ول مفرماید راه دیری

وجود دارد بر اینه ما بوئیم قضا از این مخالف ساقط است ولو اینه هیچ نمازی هم نخوانده باشد.

«خصوصاً الفرق المحوم بفرهم»، به ویژه گروههای از مخالفین که محوم به کفر هستند، «بل هو اول قطعاً من المح عن
العلامة من التوقف»، علامه حل در اینه آیا این مخالف نماز را نخوانده قضا برایش واجب است یا نه؟ توقف کرده، ایشان

مفرماید احتمال سقوط قضا از احتمال توقف اول است، این احتمال توقف «ضعیف جدّاً کما اعترف به ف الذکری».

به هر حال مخالف اگر نمازش را ترک کرده باشد، صاحب جواهر هم خال از وجه نمداند که بوئیم شارع باز به اعتبار ایمان
هم ی منت بر او بذارد و بوید تفضلا نیازی نیست که نمازهای گذشتهات را قضا کن؛ یعن همان وجه قاعده جب را اینجا

مآورد ولو خود قاعده جب اینجا جریان پیدا نند! بوئیم مورد قاعده جب کفار هستند.

ارزیاب دیدگاه صاحب جواهر

در این فرع اول این مسئله مطرح است که درست است قاعده جب جریان ندارد و مسلم است، اینه بعض از فرق مسلمانها
محوم به کفر هستند باز سبب نمشود، مرتد هم محوم به کفر است. لذا سبب نمشود که ما این را داخل در قاعده جب قرار

بدهیم. پس این بیان هم در اینجا جریان ندارد مضافاً به اینه ما اینجا ی استصحاب هم داریم و آن اینکه این مخالف قبل از
خوانده و نخوانده در خارج وقت قضا بر او واجب بوده حته مستبصر بشود قضاء نماز بر او واجب است، نماز باید ماین
طبق مذهب خودش قضا برایش واجب است، الآن که مستبصر شده ما ش مکنیم وجوب القضا از بین رفته و استصحاب

مکنیم، استصحاب هم اینجا جریان دارد.

پس هم اصل عمل داریم که استصحاب است، هم اصل لفظ داریم اصالةالاطلاق و اصالة العموم در ادلهوجوب القضاء. ادله
وجوب قضا شامل اینجا مشود و دلیل که بخواهد ی ادله را به این مورد تقیید بزند نداریم. صاحب جواهر مگوید: «لایخلو
من وجه»، وجهش همان امتنان و تفضل است، اما نمتواند اینجا برای ما علت برای حم باشد، بله در حد ی حمت است

که بوییم شارع اینجا امتناناً این را اخذ کرده است.

فرع دوم

فرع دوم که حمش از همین فرع اول روشن مشود، اگر این مخالف نماز را خوانده اما بر خلاف مذهبش خوانده، اینجا مشهور
خصوصیات را، ی افعال را، ی شرایط بر طبق مذهب خودش باید ی کس گویند باز هم اینجا فوت محقق است. یم

را رعایت م کرد ول نرد، بر طبق مذهب خودش «فات عنه الصلاة»؛ چون فات موضوع ادله قضاء محقق است اینجا هم
قضا بعد از اینه استبصار پیدا کرد واجب است، به همان ادلهای که در فرع قبل مطرح شد.



فرع سوم: انجام صحیح عمل توسط مستبصر طبق مذهب خودش

بحث وفق مذهبه گرفت، البته ی وضویش را عل وفق مذهبه نماز خواند؛ یعن یا مخالف عل فرع سوم این است که اگر سن
هست که اگر کس وضو گرفت عل وفق مذهبه و بعد مستبصر شد، با آن متواند بعد از استبصار نماز بخواند یا نه؟ غسل کرد

عل وفق مذهبه، یا در باب تطهیر متنجس، لباسش نجس بوده عل وفق مذهبه لباسش را پاک کرد، حالا مستبصر شد آیا با آن
لباس متواند نماز بخواند یا نه؟ آنچه که الآن مگوئیم این است که اگر عل وفق مذهبه نماز خواند، اینجا روایات متعددی داریم

بر اینه این دیر نیازی به قضای نماز ندارد.

قبل از اینه این روایات را بخوانیم، اولا این سنبر طبق مذهب خودش نماز خوانده، بر طبق مذهب خودش اعاده بر او واجب
نیست، قضا بر او واجب نیست؛ چون طبق مذهب خودش است. در کتاب الحج هم مرحوم خوئ و هم مرحوم والد ما

مفرمودند: عل القاعده این سن که عل وفق مذهبه نماز خوانده و بعد مستبصر شده باید قضا کند؛ زیرا لااقل وضویش باطل
بوده است و حال که وضویش باطل است پس عملش باطل بوده، فأنما لم یصل، پس باید قضا کند.

ما در آنجا این سخن را نپذیرفته و گفتیم فرض ما این است که این شخص عل وفق مذهبه عملش صحیح است، عل وفق مذهبه
قبل از استبصار قضا برایش واجب نبوده، چون عملش را صحیحاً انجام داده، الآن هم که استبصار مکند مستبصر مشود

مگوئیم قبلا قضا برایش واجب نبوده و الآن هم واجب نیست. لذا گفتیم در جای که مخالف در زمان مخالفت خودش عل وفق
مذهبه عمل انجام داده اصل عدم وجوب القضا است و قضا بر او واجب نیست، بر خلاف مرحوم خوئ و مرحوم والد ما گفتند

قضا برایش واجب است. اما روایات مگوید قضا نباید بند.

تبیین محل بحث

لذا فرع سوم این است که عمل مخالف طبق مذهب خودش صحیحاً انجام بدهد. قبل از بررس روایات دو مطلب باید مورد
توجه قرار بیرد ی همین استصحاب و قاعده شرطیت ایمان. دوم قاعده الزام.

بررس استصحاب در مسئله

ر نیازی به قضا ندارد، طبق مسلوفق مذهبه خوانده، دی گوید: مخالف اگر نمازش را علکه م ما این روایات طبق مسل
ما این روایات مطابق با قاعده است، اما طبق مسل محقق خوئ و مرحوم والد ما روایات مطابق با قاعده نیست. پس

مگوئیم این سن عل وفق مذهبه نماز خوانده، وضو هم گرفته، عل وفق مذهبه نیاز به قضا ندارد و حالا مستبصر شده، عدم
وجوب قضا را استصحاب مکنیم.

البته سال گذشته بحث شرطیت ایمان در صحت عبادات را بحث کرده و روی آن قاعده گفتیم عمل صحیح نیست و باطل است،
مثل مرحوم بروجردی و برخ دیر مگویند که عملش صحیح است ول ثواب نمدهند، ول مشهور مگویند ایمان شرط در

صحت عبادات است. باز مخلوط ننید دو قاعده است: ی اینه «الاسلام شرطٌ ف صحة العبادات»، خودش ی قاعده
مفصل است، ی قاعده این است که «الایمان شرطٌ ف صحة العبادات» که ما هر دو را قبول کردیم.



بررس قاعده الزام

قاعده الزام مگوید: اگر ی کس عمل را طبق مذهب خودش صحیحاً انجام داد شما آثار صحت برایش بار کنید، البته این
طبق نظری است که ما در قاعده الزام داریم. ما در قاعده الزام مگوئیم الزام مگوید هر کس عمل را طبق مذهب خودش

صحیحاً انجام داد، شما هم آثار صحت برایش بار کنید، این عمل را بر طبق مذهب خودش صحیحاً انجام داده، در نتیجه ما هم
باید آثار صحت برایش بار کنیم بوئیم نیاز به اعاده ندارد.

ما از ی طرف مگوئیم قاعده الزام مگوید: شما هم آثار صحت برایش بار کن، ترتب آثار صحت این است که او نیاز به اعاده
و قضا ندارد. قاعده شرطیت ایمان مگوید نیاز به اعاده دارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . تحرير الوسيلة؛ ج، ص: 224، مسأله 1.
[2] . ذكرى الشيعة ف أحام الشريعة، ج، ص: 432؛ وسائل الشيعة، ج، ص: 127، ح 320.

نب لع نع ،نسالْح ندَ بمحا نفَارِسٍ، ع ندِ بمحم نب يماهربدَّثَنَا اقَالا ح ،انرالْب نسالْح ندُ بمحم ودٍ وعسم ندُ بمح[3] . «م
فْترنْذُ عم ّنا سالنَا جا علیه السلام و هدِ البع ِب ٍدخَال نانُ بملَيس قَال قَال ،اطابارٍ السمع نع ،ملسم نانَ بورم نع ،قُوبعي
تكا تَركِ متَر نم ظَمعا اهلَيع نْتك الَّت النَّ الْحفَا لتَفْع  قَال ،هرِفَتعم لقَب ا فَاتَنم قْضا نتَيَص موي لك ف ّلصا رمذَا اه

من الصَة.» رجال الش؛ ص: 361، ح 667.
[4] . «فإنه مع ندوره و عدم الجابر لسنده محتمل لأن يون سليمان سماها فائتة لمان اعتقاده أنه بحم من لم يصل، وقوله (عليه

السلام): «من ترك ما تركت» يراد به من شرائطها و أفعالها عند أهل الحق، فلا يون فيه دلالة، لن و مع ذلك فالإنصاف أن
احتمال سقوط القضاء أصلا و رأسا فعلوا أو لم يفعلوا فضلا عن أن يخلوا بترك شرط و نحوه لا يخلو من وجه، خصوصا الفرق

المحوم بفرها منهم، بل هو أول قطعا من المح عن العلامة من التوقف ف سقوط القضاء عمن عمل منهم، إذ هو ضعيف
جدا كما اعترف به ف الذكرى، قال: لأنا كالمتفقين عل عدم إعادتهم الحج الذي لا اختلال فيه بركن، مع أنه لا ينفك عن المخالفة

لنا، و هو جيد.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج، ص: 8.


