
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 37 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

در این بحث که کافر بعد از اینه مسلمان مشود قضا بر او واجب نیست چند نته در فرمایشات مرحوم خوئ وجود دارد که
ما اشاره کردیم که دلیلش چیست و بحث قاعدهجب، الفار ملفون بالفروع را مطرح کردیم.

دیدگاه محقق خوی درباره وجوب قضای صلاة بر کافر

اینجا ی نتهای که ایشان دارند مفرماید: برای عدم وجوب قضا مشهور به اجماع و ضرورت هم تمس کردند؛ یعن اگر
قاعدهای هم به نام قاعده جب نباشد اجماعاً و بالضرورة الفقهیة، ضرورت فقه، کافر بعد الاسلام لازم نیست این نمازهای که از

او قضا شده را قضا کند.

اشال که ایشان دارد آن است که مفرماید: استدلال به اجماع و ضرورت در فرض است که مقتض برای تلیف وجود
داشته باشد و بعد بوئیم حال که مقتض هست اما للإجماع أو للضرورة قضا واجب نیست، در حال که در کافر مقتض برای
وجوب القضا نیست؛ چون مقتض یعن موضوع قضا محقق باشد، موضوع قضا جای است که این کافر ملف به ادا باشد و

کافر اگر ملف به ادا شد و انجام نداد و فوت محقق شد این فوت مقتض برای وجوب القضا مشود، اما اگر بوئیم کافر
اصلا ملف به فروع نیست، وقت ملف به ادا نیست و ملف به فروع نیست، فوت معنا ندارد و موضوع به نام فوت محقق

نمشود. وقت فوت نبود موضوع وجوب القضاء نیست، پس باید ما در باب کفار بوییم مقتض اصلاوجود ندارد.

این فرمایش ایشان مبنای است، ما اگر گفتیم الفار ملفون بالفروع قبول داریم، نتیجهاش این است که مقتض وجود دارد،
کافر ملف به نماز بوده اداء نمازش که قضا شده و ملف به قضا بوده اما حالا که اسلام آورده «الاسلام یجب ما قبله»، دیر

قضای نمازهای گذشته لازم نیست، اما اگر کس این قاعده را قبول نرد این فرمایش محقق خوئ تام است.

در کلمات محقق خوی اتن

وید من حیث الملاک اقتضا وجود دارد؛ یعنب فرماید اگر کسه مخواهیم از فرمایش ایشان بیان کنیم ایناضافهای که م
همان طوری که این ملاک در غیر کافر است در کافر هم این ملاک وجود دارد، جواب که ایشان مدهند (این مطلب را هم در

جز امر شارع و خطاب شارع نداریم، اگر در ی فرماید: ما برای رسیدن به ملاکات راهاصولشان دارند و هم در فقهشان) م
جا خطاب از ناحیه شارع باشد اینجا ما کشف ملاک مکنیم، اما جای که خطاب وجود ندارد نمتوانیم بوئیم ملاک وجود

دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد مسئله را به اینجا منته مکنند که کافر اصلا قابلیت و شأنیت تعلق خطاب را ندارد (که این مطلب مهم است)؛ زیرا کافر
برای اینه موجود بسیار پست است، قابلیت و لایق تعلق خطاب نیست و ما کافر را از این جهت مثل بهائم بدانیم، چطور بهائم
قابلیت تعلق خطاب ندارند. به آیه «و اولئ کالانعام بل هم اضل»[1] اشاره کرده و مگویند همان طوری که بهائم قابلیت تعلق

خطاب ندارند کافر نیز همینطور است. ایشان در ادامه به ی روایت اشاره مکنند (که البته مگویند این روایت معمول بها
نیست): «عورة الافرة کعورة الحمار»، مخواهیم ببینیم این فرمایش تمام است یا نه؟[2]

دیدگاه محقق خوی ارزیاب

مطلب اول که برای کشف ملاک راه جز خطابات نداریم، در باب عبادات این مسئله روشن است و حق با ایشان است، اما
این مطلب دوم ما در بحث اینه کفار ملّف به فروع هستند ی از مقدمات بحث را باید همین قرار بدهیم که اساساً آیا کفار

شأنیت تعلق خطابات را دارند یا نه؟ آیا مشود از آیه «اولئ کالانعام بل هم اضل» استفاده کرد که کفار لفرهم خودشان را
مثل بهائم کردند و اصلا شارع به اینها خطاب هم متوجه نمکند؟ یعن از این آیه استفاده مشود که خدا مفرماید: اینها در

دایره انعام رفتند و همان طوری که به انعام خطاب متوجه نمشود اینها هم همینطور هستند؟

،توانند پیدا کنند ولو روی برهان فلسفرا نم همان طوری که انعام معرفت به خدای تبارک و تعال کالانعام یعن ه اولئیا این
روی برهان که فلاسفه مآورند همهموجودات عالم به خدا معرفت دارند، همه موجودات تسبیح خدا مکنند ول آن قوهای که
خدا به انسان عقل داده و با آن قوه انسان متواند مراتب زیادی از این معرفت خدا را تحصیل کند، این را که حیوانات ندارند،

خدا در این آیه مفرماید این کافری که عقل درونو فطرتش را کنار گذاشت ی موجود متوقف مشود مثل انعام، «بل هم
اضل»؛ چون این آدم ی چراغ قوهای دارد و متواند در تاریها از آن استفاده کند ول استفاده نمکند و این چراغ قوه را

حیوانات ندارند، بوئیم عقل به منزله چراغ است، گاه در تعبیر روایات هم این مسئله موجود است که دین صراط است و عقل
چراغ است. آیه کجا مگوید این کفار قابلیت تعلق خطاب ندارند؟!

لذا به نظر مرسد این مطلب قابل التزام نیست و ما نمتوانیم بوئیم کافر قابلیت تعلق خطاب را ندارد[3] و به نظر من این تأمل
در فرمایش مرحوم خوئ باید بشود.

تقابل دیدگاه محقق خوی با قائلین به قاعده «کرامت»

این فرمایش محقق خوئ در مقابل این کرامتها است. ی عدهای امروز این ادعا را دارند که انسان کرامت ذات دارد و به آیه
«لقد کرمنا بن آدم»[4] هم تمس مکنند. در جای خودش گفتیم که «لقد کرمنا» نمگوید «لقد خلقناهم ذا کرامة»، مگوید ما

اینها را خلق کردیم بعد از خلقشان تریمشان کردیم، تریمشان چیست؟ «و حملناهم ف البر و البحر»، دنباله آیه بیان
تریمشان هم آمده است. لذا از آیه اصلا کرامت ذات استفاده نمشود.[5]

بنابراین محقق خوئ در مقابل کرامتها مفرماید: کفار قابلیت تعلق خطاب ندارند ولو اینه ما در فرمایش ایشان مناقشه کردیم
و از آن دلیل که آوردند «اولئ کالانعام» گفتیم استفاده نمشود، ما هم مگوئیم نه، کفار قابلیت تعلق خطاب دارند، «اقیموا
گویند در فقه یم الصیام» متوجه آنهاست ولو به فرمایششان مناقشه کردیم. بعد مالصلوة» متوجه آنها است، «کتب علی
جای بیاورید ی فقیه کرامت را جزء العله برای استدلال حم فقه قرار داده باشد. من گفتم برای ما بیاورید، در فقهای که

مورد قبول همه هستند برای من مثال آوردند صاحب جواهر در باب وقف مگوید وقف برای کافر صحیح است، باز هم تعجب
آدم بیشتر مشود!



اولا که همه فقها مگویند وقف برای کافر صحیح است اما وقف چه ربط به کرامت دارد؟ وقف برای حیوان هم صحیح است،
ی کس از دنیا مرود مگوید این خانه من وقف چرای حیوانات بشود، محل آذوقه حیوانات بشود، مر این وقف باطل

است؟ چه ربط به کرامت دارد؟! گاه من به این نتیجه مرسم که اجتهاد چه سرمایهای است که خدا به قلیل از عبادش داده،
اگر این سرمایه نباشد آدم حساب به اشتباه مرود، در این مسئله وقف هر چیزی برای کافر، کجای این مسئلهکرامت کافر وجود

دارد که ما بیائیم از این کرامت کافر استفاده کنیم؟ لذا این مسئله برهان است، همهارزش انسان به نفس انسان است و نفس
انسان هم غیر از فطرت الهیه هیچ ارزش ندارد. اگر کس این فطرت الهیه را بپوشاند خودش به دست خودش خود را از ارزش

انداخته، و این روشن است.

«بدر قاعده «ج دیدگاه محقق خوی بررس

نته دیر این است که در قاعده جب مگوییم «الاسلام یجبما قبله»؛ یعن «ما قبل» که به اسلام آمده باشد، به تعبیر محقق
خوئ که مفرماید احام مختصه بالاسلام، مثل همین وجوب قضاء نماز، وجوب قضاء روزه، اینها با اسلام آمده، اصلا خود

قرینه حم و موضوع، تناسب حم و موضوع مگوید «الاسلام یجب ما قبله» یعن آن قبل که «شرع بالاسلام»، در نتیجه
مگویند ی مستقّت عقلیهای مثل حرمة القتل، که عقل مگوید کشتن نفس دیری حرام است، حرمة الظلم یا قبح الظلم، یا

اکل مال الناس عدواناً، «لا اشال کما لا کلام ف التلیف عندها»، به اینها ملف هستند؛ یعن اگر ی کافری مسلمان شد
نمگوئیم چون اسلام آورده قبلا این قتل را انجام داده و حالا قصاص ندارد، دیه ندارد، مال کس را که غصب کرده بوده حالا

که اسلام آورد غصبش کالعدم است.

ایشان در ادامه اشارهای به این مطلب مکنند که صاحب حدائق (هم در جلد سوم حدائق صفحه 39 و هم در جلد 6 حدائق
صفحه 281) برای اینه کفار ملف به فروع هستند به این آیه تمس کرده است: «و اذ الموءودة سئلت بأی ذنب قتلت»[6]،

موءوده همین دختران که به دنیا مآمدند و اینها زنده به گور مکردند! صاحب حدائق مگوید قرآن مفرماید روز قیامت راجع
به کشتن این موءوده سؤال مشود که «بأی ذنب قتلت»، مرحوم خوئ مفرماید: نمشود به این آیه استدلال کرد؛ زیرا قتل از

مواردی نیست که حرمتش با اسلام آمده باشد، لذا این از محل نزاع خارج است.[7]

البته این بحث مطرح است که دایره «الاسلام ما یجب قبله» چه مقدار است؟ در گذشته ی کلام مفصل را از صاحب عناوین
مرحوم مراغ آوردیم و دایرهاش را مشخص کردیم که «الاسلام یجب ما قبله» کجا جریان پیدا مکند، ول آنچه که اجمالا اینجا

درباره این کلام عرض مکنیم مانع ندارد.

تفاوت حم مولوی و ارشادی

نته شایان ذکر آن است که از اول که در اصول به ما یاد مدهند که ی حم مولوی داریم و ی حم ارشادی، در ذهن ما
اینطور شل مگیرد که هر جا ی حم مطابق با عقل بود آن حم مولوی نیست، حتماً ارشادی است. ما این را قبول نداریم

و مگوئیم ممن است ی جای ی حم را صد در صد عقل بوید، اما ملاک مولویت این است که شارع مگوید در
با حرمة القتل مخالفت کند اینجا اولا اگر کس م را بر شما دارم؛ یعنشریعت من، من هم از این حیث که مولا هستم این ح

نفس را از بین برده و باید دیهاش را بدهد، یا قصاص بشود.

ی مخالفت هم با شرع کرده، یعن الآن این آدم که در دنیا حرمة القتل انجام داد و ول دم گفت من تو را بخشیدم، تمام
نمشود، بله باید راجع به حرمة القتلش توبه کند و اگر توبهاش قبول شد که در قیامت هیچ، اگر توبهاش قبول نشود به خاطر
همین استحقاق عقاب دارد. لذا صرف اینه اینجا عقل مستقلا مگوید قتل نفس انسانٍ قبیح، این کاف نیست و نمتوان گفت:



«لیس إلا ارشادیاً»، بله این حرمة القتل مشود مولوی هم باشد.

در آیه شریفه «لا تأکلوا اموالم بینم بالباطل»[8]، اگر کس بخواهد مال دیری را غاصبانه تصرف کند این دو گناه انجام داده:
حق الناس را خورده و باید برود رضایت او را جلب کند، حال که رضایت او جلب و تمام شد، باید توبه کند از این غصب ی

که انجام داده؛ چون با حرمة الغصب که در اسلام هست مخالفت کرده به عنوان حم مولوی، ارشادی یعن من جهة المولا
چیزی صادر نمشود، اما در این موارد ولو عقل صد در صد حم دارد اما مولا هم در اینجا  دخالت دارد، مولویت هم دخالت

دارد. لذا این استدلال صاحب حدائق تمام است. اگر ما گفتیم این عقل محض است، این پدر بوده و دخترش را مکشته و
خودش هم ول دم بوده، تمام! اما حرمة القتل روز قیامت مؤاخذه مشود.

نته دیر آنکه در گذشته گفتیم «الاسلام یجب ما ثبت قبل الاسلام بالاسلام»، تناسب حم و موضوع همین است که آنچه
بالاسلام ثابت شده این را از بین مبرد، اولا ایشان مخواهد بوید پس «ما ثبت بالحم العقل المحض» قابل جب نیست،

اشال ما این است که ممن است در همین مواردی که «ثبت بالحم العقل المحض» هم بالاسلام آمده که «لا تأکلوا اموالم
بینم بالباطل»، عقل هم صد در صد همین را مگوید.

مثلا کافری ی عمری ربا خورده، چون ربا باطل است، قمار باطل است، عقل هم باطل مداند شارع هم گفته «لا تأکلوا
اموالم بینم بالباطل»، حال که مسلمان شد، الآن این مواردی که ربا خورده یا قمار کرده «الاسلام یجبما قبله» حرمت اینها
را از بین نمبرد؟ نمگوید تو ی عمری رفت قمار کردی، آن مقدارش که مربوط به حق الناس است باید بدهد اما با قطع نظر
از آن، آنجا عرض کردیم خود الاسلام به منزلهتوبهعموم است؛ یعن کس که اسلام آورد از تمام این محرمات که انجام داده،
ربا خورد، قمار کرده توبه کرده، ولو اینها اولا مستقل عقل باشد ولو در بعض از شرایع سابقه هم آمده باشد، این درباره عقل

است.

بنابراین اگر کس مال را به باطل و ربا خورده، قمار کرده[9] و اسلام این را آورده، فرضنا در شرایع سابقه هم باشد ول اسلام
این را آورده. حالا ی کس 40 ال 50 سال کافر بوده و الآن مسلمان شده، در گذشته ربا خورده و قمار کرده، نه خدا را

مخالفت کرده، توبه او چطوری است؟ اینجا ولو ی مستقل عقل هم هست ول باز اینجا قاعده جب مآید، در همین حرمت
القتل هم قاعده جب مآید، در حرمت ظلم مآید، در حرمت قتل هم مآید، در قاعده جب اینجا مآید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . سوره اعراف، آیه 179.
[2] . «و يؤكده أنّه لم يعهد من النب (صل اله عليه و آله و سلم) مطالبة من أسلم بدفع زكاة المال أو الفطرة و نحوهما من
القضاء بالأمرين المتقدّمين، بل إنّما يعلّل نف الاستدلال لنف المقام إل فر. و عليه فلا تصل النوبة فالحقوق الفائتة حال ال

ًللقضاء إنّما هو الفوت، و لا فوت هنا أص ن هناك إجماع و لا ضرورة، فإنّ المقتضو لو لم ي حت القضاء بقصور المقتض
بعد عدم ثبوت التليف ف حقّه من أصله، فلم يفته شء ك يتحقّق بذلك موضوع القضاء، إذ لا تليف له حال الفر إ بالإسلام
من ناحية الأمر أو الدليل الخاص القاض إحرازه إأنّه لا طريق لنا إل ثبوت القضاء إ فقط. و فوت الملاك و إن كان كافياً ف
بالقضاء، ليستشف منه تمامية الملاك كما ف النائم، و المفروض هو انتفاء كلا الأمرين ف المقام، و لا غرو ف قصور الملاك و

عدم تعلّق الخطاب به حال الفر، فإنّه لأجل خسته و دناءته، و كونه ف نظر الإسلام كالبهيمة، و ف منطق القرآن الريم اولٰئكَ
كانْعام بل هم اضل  و من هنا ورد ف بعض النصوص و إن كانت الرواية غير معمول بها أنّ عورة الافر كعورة الحمار. و



الحاصل: أنّه لأجل اتّصافه بالفر لا يليق بالاعتناء، و لا يستحق الخطاب، فليست له أهلية التليف، فهو كالصب و المجنون و
الحيوان بنظر الشرع، فلا مقتض للتليف بالنسبة إليه. و سيظهر لذلك أعن استناد نف القضاء إل قصور المقتض دون وجود

المانع ثمرة مهمة ف بعض الفروع الآتية إن شاء اله.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 95 – 96.
[3] . نته: گاه اوقات انسان خیل متأثر مشود ی سری واژههای اصیل بسیار مهم که به آن توجه کم مشود، مگوید
بین دو انسان ما از حیث ایمان و کفر فرق نذاریم، کارایشان را ناه کنیم، ببینیم کدام کارایاش بیشتر است، اگر کس را

مخواهیم مسئول قرار بدهیم نوئیم این مؤمنتر است یا مؤمنتر نیست، یا او مؤمن و این کافر است، یا اصل ایمان و کفر را
بوئیم! امروز از چیزهای که دهها سال است غرب کار مکند و رشحات از آن در دانشاههای ما و حت در بعض از مراکز

حوزوی ما هم آمده، ی چیزی درست کردند به نام حقوق شهروندی! که مقتضایش این است که لا فرق بین المسلم و الافر در
این مسلمان است برای خودش ارزش دارد و او هم کافر است برای خودش، اما در شئونات اجتماع ،شئونات اجتماع

حقرأیشان باید یسان باشد، اگر آن مسلمان متواند رئیس بشود این هم بتواند رئیس بشود، مخواهند این را تثبیت کنند که
ی وقت ی آقای در تهران از این حرفها زده بود و من در همین مجلس درس مفصل جوابش را دادم و این چاپ شده. ما

تعصب نداریم ، مگوئیم کسان که مخواهند ملتزم به این حرف بشوند صدها آیه از آیات قرآن را مگذارند کنار و غربها این
نتیجه را مدانند.

[4] . سوره إسراء، آیه 70.
[5] . نته: ی عدهای ادعا مکنند که انسان کرامت ذات دارد و این کرامت ذات در کافر و مسلمان ی است و فرق نمکند

به ما در فضای مجازی حمله شد که فلان وقت را بیاورند مثل حق ریاست. ی خواهند حقوقو به اعتبار این برای کفار م
گفته که کرامت ذات ندارند؛ یعن اگر ی کافری دیدی به او نان نده تا زنده بماند! ی حرفهای عوامانه سطح که اصلا آدم

تعجب مکند! من ک چنین حرف زدم؟ من مگویم اسلام آمده ی معیارهای قرار داده و مگوید رئیس مسلمانها نباید کافر
باشد، اگر ی کافری بیشترین تخصص علم هم دارد، بیشترین قدرت برای اداره جامعه هم دارد، در علم بوئیم حرف اول را

که دنبال کرامت ذات آنهای !ویند کرامت ذاتشود این را رئیس قرار داد، باز هم بزند نمزند و در اداره هم حرف اول را مم
هستند مخواهند این آیات را از بین ببرند، «لن یجعل اله للافرین عل المؤمنین سبیلا» (نساء: 141) را مخواهند از بین ببرند

انسان شود، یلقمه غذا دادن به حیوان باب عنایت خدا به انسان باز م اوقات ی و الا به حیوان هم باید غذا داد، گاه
گرسنه است ولو کافر است ولو اینه ی ساعت بعد اعدام مشود به او آب و غذا باید داد، اینها قابل انار نیست.

[6] . سوره تویر، آیه 8 و 9.
ا المستقلات العقلية التة بالإسلام، و أمام المختصالأح فّار بالفروع إنّما هليف الت لام فال عليك أنّ محل [7] . «لا يخف
يشترك فيها جميع أرباب الشرائع كحرمة القتل و قبح الظلم و أكل مال الناس عدواناً فلا إشال كما لا كلام ف تليفهم بها. فما

ف الحدائق من الاستدلال لتليف الفّار بالفروع بقوله تعال و اذَا الْموودةُ سئلَت. بِايِ ذَنْبٍ قُتلَت ليس كما ينبغ، لونه خروجاً
عما هو محل اللام.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 96.

[8] . سوره نساء، آیه 29.
[9] . نته: در همین چند روزه در استفتاءات از من پرسیدند، الآن ی معاملات در بورس داریم، ی از آقایان مگفت اینها از
مصادیق قمار است، گفتم خود قمار تحت عنوان باطل باید در بیاید، «لا تأکلوا اموالم بینم بالباطل»، اینها واقعاً اکل مال به

باطل است؟ چون در بورس خیل میدان عجیب شده از جهت صور معاملات که خیل از ما هم از آن خبر نداریم! این تحت
عنوان باطل در مآید، من همان جا گفتم بررس کنید ببینید کدام ی عنوان باطل عرف را دارد و کدام ندارد.


