
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و منها: ما ذكره ف مفتاح الرامة: من فرضه فيما إذا ادع كل من المتبايعين الغبن، كما إذا بيع ثوب بفرسٍ بظن المساواة»

5- تصوير صاحب مفتاح الرامه(ره)

فرض پنجم را که مرحوم شيخ(ره) براي غبن بايع و مشتري بيان کرده، فرض است که صاحب مفتاح الرامه(ره) عنوان کرده
س بفروشد و بايع و مشتري در حين معامله، هر دو ظنفَر بايع لباس را در مقابل ي و فرموده است که: اگر در معاملهاي، مثلا

به مساوات داشتند، يعن ظن داشتند که اين لباس از نظر ماليت با اين فرس مساوي است.

اما بعداً هر دو ادعاي نقصان کردند، هم بايع مگويد اين ثمن که به من دادي، کمتر از آن جنس است که به تو دادم و هم
مشتري ادعاي نقصان مکند و مگويد: اين جنس که به من دادي، کمتر از آن ثمن است که به تو دادم، يعن هم بايع و هم

مشتري ادعاي غبن مکند و فرض هم در جاي است که مقوم أهل خبره هم وجود ندارد، که ي از اين دو ادعا را تثبيت و تأييد
کند، چون واقعاً هر دو درست نيست و در واقع ي از اين دو ادعا صحيح است.

حال فرض در جاي است که مقوم در کار نيست و اين دو، يعن بايع و مشتري، هر دو مدع هستند، لذا نوبت به تحالف
مرسد، که هر کدام بر مغبون بودن خودش قسم ياد مکند.

صاحب مفتاح الرامه(ره) فرموده: بعد از تحالف ادعاي هر دو و غبن هر دو ثابت مشود، پس اين مورد از مواردي است که هم
بايع مغبون است و هم مشتري.

همچنين فرموده: در موردي که شيئ را بايع به صد درهم بفروشد و بعد بايع ادعا مکند که اين شء دويست درهم ارزش دارد
و مشتري هم ادعا مکند که پنجاه درهم ارزش دارد، يعن بايع ادعا مکند که ارزان فروخته و مشتري هم ادعا مکند که بايع

گران فروخته است و فرض هم اين است که مقوم که از اهل خبره وجود ندارد، در اينجا هم باز هر دو عنوان مدع را دارند و
لذا نوبت به تحالف مرسد.

در کتاب القضا بيان شده است که در جاي که ي نفر مدع و ديري منر است، «البينة للمدع واليمين عل من أنر»، اما
در جاي که هر دو، هم مدع و هم منرند، در اينجا نوبت به تحالف مرسد، که معنايش اين است که اين قسم ياد مکند بر

اينه اين جنس که صد تومان فروختم، دويست تومان ارزش دارد و مشتري هم قسم ياد مکند اين جنس که صد تومان
خريدم پنجاه تومان ارزش دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بعد از تحالف غبن هر دو، يعن هم غبن بايع و هم غبن مشتري ثابت مشود، پس موردي داريم که هم بايع و هم مشتري هر دو
مغبون واقع شوند.

نقد و بررس اين تصوير

مرحوم شيخ(ره) بر اين بيان مفتاح الرامه دو اشال وارد کرده؛

اشال اول: عدم مثبتيت قسم اناري

شود، اين حرف درستگوييد: لازمهي و نتيجهي تحالف اين است که غبن هر دو ثابت مه مال اول اين است که ايناش
نيست، بله لازمهي تحالف اين است که هيچ کدام ي از اين دو ظاهراً مغبون نباشند.

در کتاب القضاء اين تقسيم را براي قسم بيان کردهاند که ي يمين منر داريم و ي يمين مردوده؛ يمين منر يا يمين اناري
قسم است که منر بر نف ادعاي مدع مخورد، مثلا مدع مگويد: در اين معامله مغبون شدم و اين شخص منر ادعاي

اوست و با قسم ادعاي او را انار و نف مکند.

را نف خورد، با قسم آن ادعاي مدعمه قسم مکه در مح ر وقتکند، منخورد، چيزي را اثبات نمر مکه من قسم
مکند.

بخلاف يمين مردوده، يعن بعد از اينه مدع در محمه مدع بايد بينّه بياورد، اما بينه نياورد، حاکم به منر مگويد: قسم ياد
کن، که اگر منر از قسم نول کرد، در اينجا حاکم قسم را به مدع رد کرده و مگويد: قسم ياد کن، که برخ قائلاند به اينه

يمين مردوده به منزله بينه است و همان طور که بينّه حق مدع را اثبات مکند، يمين مردوده هم چون قائم مقام بينه است، حق
مدع را اثبات مکند.

پس چنين فرق بين يمين منر و يمين مردوده وجود دارد، که يمين منر اثبات چيزي نمکند، اما يمين مردوده، البته روي قول
بعض از فقهاء که گفتهاند: يمين مردوده به منزله بينه است، حق مدع را اثبات مکند.

حال که اين روشن شد، در مسئلهي تحالف، وقت که نوبت به تحالف رسيد، يعن هر دو بايد قسم بخورند، اين قسمشان قسم
کند دروغ است، و مشتري هم بر نفکه مشتري م خورد، که اين ادعايغبن مشتري قسم م بايع بر نف اري است، يعنان

غبن بايع قسم مخورد، پس نتيجهي تحالف عدم غبن مشود، يعن اصلا غبن نداريم.

اشال دوم: خروج از محل بحث

اشال دوم اين است که از محل فرض و بحث خارج شديد، بحث ما دنبال در جاي بود که بايع و مشتري، هر دو و در واقع
مغبون واقع شوند، در حال که بر فرض هم که از بپذيريم که نتيجهي تحالف اين است که هم بايع مغبون باشد و هم مشتري، اين

غبن ظاهري را اثبات مکند، چون حم حاکم به عنوان ي حم در مرحله ظاهر است و إلا در مرحله باطن بايد همان آثار
باطن را داشته باشد.



بنابراين در اينجا با اين راه، مغبون شدن بايع و مشتري را ظاهراً درست کرديد، که اين به درد ما نمخورد.

النفسه اش ال بود، إلا وجه سوم، که البته فبعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: ملاحظه کرديد که تمام اين وجوه خمسه محل اش
نداشت، گرچه با ظاهر عبارت شهيد در مسال سازگار بود.

تطبيق عبارت

«و منها: ما ذكره ف مفتاح الرامة: من فرضه فيما إذا ادع كل من المتبايعين الغبن»، در مفتاح الرامه فرموده: از موارد
کنند، که مسئله را روي ادعا آورده است، «كما إذا بيع ثوباست که متبايعين، هر دو ادعاي غبن م فرض غبن طرفين، جاي

بفرسٍ بظن المساواة»، مثل اينه لباس را در مقابل اسب معامله مکنند و در حين معامله خيال مکنند که ماليت اين دو
مساوي است، «ثم ادع كل منهما نقص ما ف يده عما ف يد الآخر»، و بعد هر کدام ي از اين دو ادعا مکند که آنچه که به

دستشان آمده، نسبت به آنچه که از دستش رفته ناقص است، «و لم يوجد المقوِم ليرجع إليه»، و مقوم هم نيست تا به او
مراجعه و قيمت واقعيه را به دست آورند، «فتحالفا»، هر دو قسم ياد مکنند، «فيثبت الغبن لل منهما ف ما وصل إليه»، و بعد

از تحالف غبن براي هر دو در آنچه که به هر کدام از آنها رسيده ثابت مشود.

«قال: و يتصور غبنهما ف أحد العوضين»، همچنين در مفتاح الرامه فرموده: غبن هر دو در ي از عوضين هم قابل تصوير
است، «كما لو تبايعا شيئاً بمائة درهم»، مثل اينه چيزي را صد درهم مفروشد، «ثم ادع البائع كونه يسوي بمأتين»، بعد بايع
مگويد که: دويست درهم مارزد «و المشتري كونه لا يسوى إ بخمسين»، مشتري هم مگويد که: پنجاه درهم مارزد، «و لا
مقوِم يرجع إليه»، و مقوم هم در کار نيست که به او رجوع شود، «فتحالفا»، چون هر دو هم مدع و هم منر مشوند، لذا هر

دو فسم مخورند، «و يثبت الفسخ لل منهما، انته.»، لذا فسخ براي هر دو ثابت مشود.

شيخ دو اشال کرده و فرموده: «و فيه: أنّ الظاهر أنّ لازم التحالف عدم الغبن لأحدهما»، لازمه و نتيجهي تحالف عدم وجود غبن
در معامله هست، که از خارج توضيح داديم.

«مع أنّ اللام ف الغبن الواقع دون الظاهري.»، و کلام هم در غبن واقع است و نه در غبن ظاهري، که اين اشال دوم بر اين
فرض است که بپذيريم که نتيجه تحالف غبن هر دو هست، اما غبن ظاهري است و بحث ما در غبن واقع است.

«و الأول من هذه الوجوه هو الوجه الثالث، و اله العالم.»، اما از بين اين وجوه، وجه سوم اول است، چون عرض کرديم که
وجه سوم ف نفسه إشال ندارد، تنها با عبارت شهيد(ره) در مسال و روضه سازگاري ندارد، اما ف نفسه خود اين راه سوم

خال از اشال است.

ظهور غبن شرط شرع يا کاشف عقل براي ثبوت خيار

مسئلهي بعدي که مرحوم شيخ(ره) شروع کرده اين است که در باب خيار غبن، آيا ظهور غبن سببيت شرعيه براي خيار دارد، به
طوري که قبل از آنه مغبون علم به غبن پيدا کند، أصلا و واقعاً خياري وجود ندارد و شارع ظهور غبن و علم مغبون به غبن را،
سبب براي خيار غبن قرار داده و يا اينه ظهور غبن خودش سببيت براي خيار ندارد، بله کاشفيت از ثبوت خيار از أول عقد را

دارد؟ آيا مسئله مسئلهي سببيت است يا مسئلهي کاشفيت؟

شيخ(ره) فرموده: عبارات و استدلالات فقهاء و معاقد إجماع مختلف است، از بعض از عبارات و استدلالات قول اول استفاده



مشود، که ظهور غبن سبب براي حدوث خيار است.

دو مويد بر سببيت شرعيه ظهور غبن براي اثبات خيار

بعد عبارات را نقل کرده و بيان کردهاند که ظهور در معناي اول دارد و يا معناي دوم، بعد براي معناي اول دو مؤيد ذکر کردهاند؛

مؤيد اول: صحت تصرفات غابن قبل از علم مغبون به غبن

مؤيد اول اين است که علما در تصرفات ناقله إختلاف کردهاند که اگر در معاملهاي، ي طرف معامله خيار دارد و ديري خيار
ندارد، اگر کس که خيار ندارد، تصرف ناقلهاي انجام دهد، مثلا در معامله، بايع جنس را به مشتري فروخته و بايع خيار دارد،

اما مشتري خيار ندارد، حال اگر مشتري اين جنس را فروخت، اين از تصرفات ناقله است.

گفتهاند که: اين تصرفات ناقله صحيح است و بعض در صحت و فساد تصرفات ناقلهي غير ذي الخيار اختلاف است، بعض
هم گفتهاند که: صحيح نيست. در حال که در باب غبن مبينيم که همه گفتهاند که: هر تصرف را که غابن قبل از علم مغبون به
غبن انجام داد، نافذ و صحيح است، که با آن کبراي کل که تصرف غير ذي الخيار محل خلاف است، ناسازگار است و معلوم

مشود که قبل از ظهور غبن، واقعاً براي مغبون خياري در کار نيست، که بوييم: غابن غير ذي الخيار مشود، تا تصرفاتش
محل بحث باشد.

مؤيد دوم:

ه عليه و علاز ادلهي خيار غبن بود و در آن پيامبر(صلوات ال الرکبان است که ي ّمؤيد دوم براي قول به سببيت حديث تلق
که وارد سوق شده و ديدند که در بازار قيمت اين جنس دو برابر قيمت آله) فرمودند: «إنهم بالخيار إذا دخل السوق» اينها وقت

است که بيرون شهر از آنها خريدند خيار دارند.

شاهد اين است که فرمودند: «إذا دخلوا»، که معلوم مشود قبل از اينه علم به غبن پيدا کنند، خياري در کار نيست، که اين هم
مؤيد براي قول به سببيت مشود.

توجيه براي جمع بين دو قول

و توجيه توانيم راهدارند، اما م بعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: عبارات بيان کرديم که اختلاف دارند و هر کدام هم مؤيدات
براي جمع بين اين دو قول درست کنيم، که هر کدام ي از اين دو وجه درست باشد.

است که سلطنت فعليه است و سلطنت فعليه زمان درست کرده فرمودهاند: مراد از خيار وقت تسلط فعل در اين توجيه ي
است که بتواند إعمال خيار کند، يعن فسخ يا امضاء کند، که اين چنين خياري مشروط به علم مغبون است.

اما از اين نظر که بخواهيم به صورت قضيهي تعليقيه بوييم که: براي مغبون ي حق در واقع ثابت است، که اگر علم به آن
پيدا کرد، حق برايش در واقع ثابت مشود، اين اشال ندارد و به قول دوم برمگردد که بوييم: مغبون در واقع حق دارد که

سلطنت شأنيه و تعليقيه باشد.



لذا شيخ(ره) فرموده: کسان که گفتهاند: ظهور غبن سببيت دارد، مرادشان سلطنت فعليه است و کسان که گفتهاند: ظهور غبن
کاشفيت دارد، مرادشان سلطنت شأنيه است.

تطبيق عبارت

«مسألة ظهور الغبن شرطٌ شرع لحدوث الخيار»، آيا ظهور غبن شرط شرع براي حدوث خيار است؟يعن علم به غبن سبب
براي حدوث خيار باشد، «أو كاشف عقل عن ثبوته حين العقد؟»، يا کاشف عقل از ثبوت خيار در حين عقد است، «وجهان

منشؤهما اختلاف كلمات العلماء ف فتاويهم و معاقد إجماعهم و استدلالاتهم.»، دو وجه است، که منشأ اين دو هم اختلاف
کلمات علماء در فتاوي و در معاقد إجماع و در إستدلالاتشان است.

«فظاهر عبارة المبسوط و الغنية و الشرائع و غيرها هو الأول»، ظاهر عبارت مبسوط و غنيه و شرايع و غير اينها اول است که
بوييم: ظهور غبن سببيت شرعيه براي حدوث خيار دارد، «و ف الغنية: الإجماع عل أنّ ظهور الغبن سبب للخيار.»، در غنيه

فرموده: إجماع است بر اينه ظهور غبن، يعن علم به غبن سبب براي خيار است.

التذكرة: أنّ الغبن سبب است که کاشفيت عقليه دارد، «و ف ران دومظاهر کلمات دي ،«.و ظاهر كلمات آخرين الثان»
لثبوت الخيار عند علمائنا.»، علامه(ره) در تذکره فرموده: غبن در نزد علماي ما سبب ثبوت خيار است.

بين اين دو عبارت چه فرق است؟ که شيخ(ره) از عبارت اول قول اول را فهميده و از عبارت دوم قول دوم را، مفهمد، در
عبارت اول کلمهي ظهور است، يعن مرحوم شيخ(ره) روي کلمه ظهور تيه کرده، که ظهور را سبب قرار داده است، اما در

دوم کلمهي ظهور ندارد، يعن خود غبن واقع سبب براي خيار است.

بعد فرموده: «و قولهم: «لا يسقط هذا الخيار بالتصرف»»، قول علماء که گفتهاند: خيار غبن با تصرف ساقط نمشود، «فإنّ
المراد التصرف قبل العلم بالغبن»، مراد تصرف قبل از علم است، «و عدم السقوط ظاهر ف ثبوته.»، که «لايسقط» ظهور در اين

دارد و معنايش اين است که قبل از علم به غبن خيار هست، اما ساقط نمشود، پس اين «و قولهم لايسقط ...» مؤيد قول دوم
است.

بعد دو مؤيد براي قول اول ذکر کرده و فرموده: «و مما يؤيد الأول: أنّهم اختلفوا ف صحة التصرفات الناقلة ف زمان الخيار»،
يعن فقهاء در صحت تصرفات ناقله، يعن تصرفات ناقلهاي که غير ذي الخيار انجام مدهد إختلاف کردهاند، ناقله يعن منتقل

کننده، مثلا بيع يا هبه انجام مدهد و يا اجاره مدهد، که ناقل منفعت در زمان خيار است، «و لم يحموا ببطلان التصرفات
-الواقعة من الغابن حين جهل المغبون»، اين واو حاليه است، يعن فرموده: فقهاء در صحت و فساد تصرفات ناقله اختلاف کرده

اند، در حال که حم به بطلان تصرفات ناقله غابن در حين جهل مغبون نردهاند، «بل صرح بعضهم بنفوذها»، بله بعض به
نفوذ اين تصرفات تصريح کردهاند، «و انتقال المغبون بعد ظهور غبنه إل البدل.»، که اگر تصرفات نافذ است و غابن جنس را

به ديري فروخت، اگر مغبون إعمال خيار کرده و فسخ کرد، بايد غابن بدل آن جنس را به مغبون بدهد.

«و يؤيده أيضاً: الاستدلال ف التذكرة و الغنية عل هذا الخيار بقوله(صلّ اله عليه و آله) ف حديث تلقّ الركبان»، همچنين قول
اول را تأييد مکند، استدلال در تذکره و غنيه در اين خيار غبن به قول پيامبر(صلوات اله عليه و عل آله) در حديث تلق رکبان
که فرمودند: «إنّهم بالخيار إذا دخلوا السوق»، هنام که داخل بازار شدند، خيار دارند، «فإنّ ظاهره حدوث الخيار بعد الدخول

الموجب لظهور الغبن.»، که ظاهر اين کلام حدوث خيار بعد از دخول در بازار است، که موجب ظهور براي غبن است.



«هذا»، خذ هذا، «و لن لا يخف إمان إرجاع اللمات إل أحد الوجهين»، لن کلمات را به ي از دو وجه متوانيم
برگردانيم، «بتوجيه ما كان منها ظاهراً ف المعن الآخر.»، که هر چيزي را که ظاهر در معناي ديري هست، توجيه کنيم به

طوري که به همان معناي اول برگردد، که توضيحش را ان شاء اله شنبه عرض مکنيم.

بحث اخلاق هفته

«عن ابِ عبدِ اله(ع) قَال: ف منَاجاة موس(عل نبينا وآله و عليه السلام) يا موس انَّ الدُّنْيا دار عقُوبة»، در مناجات موس کليم
با خداوند آمده، که وجه کليم بودنش هم در مورد حضرت موس روشن است، در مناجاتهاي که موس با خداوند داشت،

خداوند توصيهها، نصيحتها و تذکرهاي را به حضرت موس مداد، که ي از آن مطالب اين است که خداوند مفرمايد: «يا
موس انَّ الدُّنْيا دار عقُوبة عاقَبت فيها آدم عنْدَ خَطيىته» دنيا محل عقوبت است و آدم را در هنام خطايش معاقبه و عقاب

کردم.

البته اين عقاب، عقاب بر عمل حرام نيست، بله عقاب به معناي سزاي هر عمل هست، ولو ترک اول هم باشد.

«و جعلْتُها ملْعونَةً»، نتهاي که خيل در آن مطلب دارد، اين عبارت است.

معناي دار عقوبت بودن دنيا روشن است، که انسان هر عمل را که در اين دنيا انجام مدهد، تا حدي عقوبتش در همين دنيا به
سراغش مآيد و اين چنين نيست که انسان عمل را انجام دهد و هيچ عقوبت و سزاي از آن عمل به سراغش نيايد.

البته عقوبت هم درجات دارد، که بعض از درجاتش در همين عالم دنياست و بعض از درجات شديدترش، که اين عالم گنجايش
آن درجات را ندارد، در عالم دير است، که حال روي اين عبارت نمخواهم صحبت کنم، گرچه خيل بحث دارد.

در جمله بعد مفرمايد: «و جعلْتُها ملْعونَةً»، دنيا را ي دار ملعونه قرار دادم، «ملْعونٌ ما فيها ا ما كانَ فيها ل»، هر چه در اين
دنيا هست ملعون است، مر آنچه که در اين دنيا براي من انجام شود.

اين ي کبري و ضابطهي کليه است که هر عمل در اين دنيا، چه تحصيل باشد و چه اشتغالات دير، سخن گفتن باشد، خوردن
باشد، ناه کردن باشد، نشست و برخواست باشد، برخوردها و هر چيزي که در اين دنياست، اين عنوان ملعون را دارد، که براي
کنيم که چيست؟ تنها آنچه که مرز بين ملعون بودن و غير ملعون بودن هست، «امطرح شده است که عرض مملعون را معان

ما كانَ فيها ل»، است، يعن مر آنچه که براي من انجام شود.

در دنبالهاش هم مفرمايند: «يا موس انَّ عبادِي الصالحين زَهدُوا ف الدُّنْيا بِقَدْرِ علْمهِم»، بندگان صالح من در دنيا به اندازهي
علمشان زاهد هستند، که از آن مفهميم که زهد نياز به علم دارد، البته نه اين علم رسم که مخوانيم، گرچه اين هم مقدمه

است، بله اين علم که در اينجاست، يعن اينه انسان بصيرت باطن پيدا کند و باطن، عيوب و نواقص دنيا را ببيند، و آن کنه
گنديدهو فاسد دنيا را انسان ببيند، که هر مقدار علم انسان نسبت به باطن دنيا بيشتر باشد، خداوند مفرمايد که: زهدش در آن

بيشتر است.

«و سائر الْخَلْق رغبوا فيها بِقَدْرِ جهلهِم»، اما بقيهي مردم در دنيا رغبت دارند که آن هم به اندازهي جهلشان است، يعن هر
مقداري که نسبت به باطن دنيا جاهلتر هستند، نسبت به خود دنيا رغبت بيشتري دارند، نسبت به اينه امانات مال فراوان،

مقامات و قدرت بالاي به دست بياورند تا استفادههاي بنند.



اين حرف که گاه اوقات هست که مگويند: چند روزي در دنيا هستيم، تا بتوانيم از اين دنيا استفاده کنيم، استفادهي از دنيا
براي خودشان و نه براي خدا، براي رشد هواهاي نفسان خودشان نه براي خدا است.

«و ما من احدٍ عظَّمها فَقَرت عينَاه فيها»، أحدي نيست که دنيا را بزرگ بشمارد و چشم او از دنيا روشن شود، دنيا موجب
روشن چشم انسان نخواهد بود، «و لَم يحقّرها احدٌ ا انْتَفَع بِها»، و احدي دنيا را تحقير نرد، مر اينه از آن نفع برد.

حال نته اين است که اين جمله «ملْعونٌ ما فيها ا ما كانَ فيها ل» را بايد در ذهنمان بسپاريم، «و جعلْتُها ملْعونَةً»، يعن من
ذات دنيا را ملعون قرار دادم، و ملعون در جاي است که ي چيزي باطن دارد، که موجب کراهت انسان است و با فطرت

اوليهي انسان سازگاري ندارد.

بالاتر از اين وقت به لغت عرب مراجعه مکنيم، عرب مگويد: «الشجرة الملعونه»، به چه درخت مگويد شجرهي ملعونه،
درخت که انسان از ميوهي آن استفاده کند و بعد معلوم شود که اين ميوه مضر براي او بوده است و لذا نسبت به آن کراهت پيدا

مکند.

هر چيزي که براي انسان ضرر داشته باشد، مصداق براي ملعون است، هر چيزي که انسان بچشد و بعد از چشيدن متوجه شود
که براي او ضرر داشته، با توجه به اين معناي که عرب مکند، ملعون است،

پس اين جمله معنايش اين است که هر چيزي که در اين عالم، در غير مسير خداوند باشد، براي انسان ضرر دارد، حت قرآن،
اينه خود قرآن مفرمايد: *و لا يزِيدُ الظَّالمين الا خَساراً*، خواندن قرآن براي قلب ظالم جز خسران چيزي نيست و قلب و

ظرف که از مسير خداوند منحرف شده، اين اگر قرآن هم بخواند، اگر روزه هم بيرد و اگر دعاها را هم انجام دهد، *و لا يزِيدُ
الظَّالمين الا خَساراً* مشود.

بايد خودمان را تربيت کنيم، به طوري که واقعاً و دائماً دغدغهي اين را داشته باشيم، که آيا اين کاري که انجام مدهيم، اين
براي خدا هست يا نيست؟ در هر کاري که باشد، البته خيل هم مشل است و با ي روز و دو روز، يا ي سال و دو سال

انسان به نتيجه نمرسد.

مثلا کاري که انسان در ضمن ي ساعت انجام مدهد، اين ي ساعت را محاسبه کند و ببيند که در اين ي ساعت، چه مقدار
له بوده و چه مقدار له نبوده و آنچه مهم است، اين است که خداوند مفرمايد» آنچه که «له و ل» است، ملعون نيست، که

مفهومش اين است آنچه که براي من نباشد، ولو براي غير هم نباشد، که ممن است انسان توجه نداشته باشد به اينه اين کاري
که انجام مدهد، براي خداست يا براي غير خدا، اين مهمل است و اين هم از اسباب لعن مشود و از اسباب اين مشود که

انسان جزء ملعونين قرار بيرد.

و هال منُهلْعكَ يولئو نفرين بر او، *ا صب کند، لعن يعنآيد، او را لعن مبدش م انسان از کس لعن ظاهري داريم که وقت ي
يلْعنُهم اللاعنُونَ*، اما لعن واقع اين است که باطن ي چيزي، با انسان منافات داشته باشد و انسان از باطن آن شي کراهت
داشته باشد، که دنيا ي چنين داري است، که به تعبير خود خداوند، «و جعلْتُها ملْعونَةً»، يعن من دنيا را اين چنين قرار دادم،
رود، يعنري را نمرود، جز اين راه ديه به طرف ضرر، فساد و بد عاقبت شدن مبه طرف دنيا برود، جزء اين که هر کس

کس فر نند که به سوي دنيا رفتن، براي انسان اهميت و ارزش دارد و نفع عائدش مشود.

«من عظمها» کس که دنيا را بزرگ بشمارد، فر نند که چشمش روشن مشود، يعن ي روزي ممن است تمام دنيا هم در

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=82
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=82
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=82
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=159


نداشته باشد، که هيچ کدام ي اميد به هيچ ات دنيا روشن نباشد، يعناختيار او باشد، اما چشم او باز به هيچ ذرهاي از اين ذر
از اينها او را قانع نمکند.

بنابراين اين ماهها که مقدمهي ماه مبارک رمضان است، که اصلترين موطن و بهترين موقف است، که انسان بايد وقوف کند
و رذائل نفسان را در درونش از بين ببرد، که اينها نياز به معرفت دارد که دنيا را بشناسد و بفهمد که دنيا ي باطن تاري و

گنديدهاي دارد.

واقعاً اگر مبينيد که در ي جا تعريف انسان را مکنند و انسان خوشش آمد، اين خودش دنياست، يا اگر پول زيادي به انسان
دادند و انسان خوشش آمد، اين دنياست، همچنين هر کس به حسب خودش ي تعلقات و مسائل و اطلاعات را خداوند براي او

قرار مدهد، که بايد همهي اينها را ملعونه بدانيم.
اين روايت در مرآه العقول، جلد دهم، صفحهي 235 بيان شده است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


