
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه پزش » فقه غربالری (2) »

در تاریخ ۰۱ آذر ۱۴۰۲

فقه غربالری
جلسه 8 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در فقه غربالری است که چند نته به عنوان مقدمه بیان شد و به مسئله وجوب حفظ نفس رسیدیم که ادله وجوب حفظ
نفس نیز ذکر شد. گفتیم که وجوب حفظ النفس اولا، از ضروریات دین است و ثانیاً، ادله اضطرار دلالت بر وجوب حفظ نفس

دارد و ثالثاً، ادله حرمت قتل نفس دلالت دارد، دلیل چهارم ادله تقیه بود و دلیل پنجم و ششم آن عناوین خاص که در باب
«حلف بالیمین الاذبه» و «شق بطن المرأة المیتة» بود. در ادامه مصادیق و مواردی از وجوب حفظ نفس که در کلمات فقها

آمده را دنبال مکنیم.

رد قاعدهای به نام «کرامت» و تأثیر آن در وجوب حفظ النفس

در کتاب موسوعة الفقه الاسلام (که دایرة المعارف فقه اسلام طبقاً لمذهب اهل البیت علیهم السلام تنظیم کردند)، ذیل ماده
«انقاذ» بحث وجوب نفس برای انقاد نفس مطرح شده است که البته اکثر ادلهای که ما گفتیم در آنجا نیامده است. نتهای که

آنجا ذکر شده آن است که انقاذ غریق و انقاذ کس که در آتش م سوزد، انقاذ کس که در اثر زلزله آوار رویش ریخته است، در
فقه ما همه اینها نجاتش به عنوان واجب کفای واجب است، منته آنجا ی مقدمهای را که بحث کرامت نفس را مطرح کردند و

مگویند چون انسان دارای کرامت هست پس قتل او حرام است؛ یعن از عبارات استفاده مشود حرمت قتل نفس برمگردد
به اینه چون قتل نفس با کرامت انسان سازگاری ندارد، لذا خدای تبارک و تعال قتل نفس را حرام کرده است.

به نظر مرسد این بیان صحیح نیست؛ یعن از ما بپرسند «حفظ النفس واجب»، هم حفظ نفس خودمان و هم حفظ نفس الغیر،
هم قتل خودمان به عنوان انتحار حرام است (که ادله حرمت خودکش را مفصل مطرح کردیم) و هم قتل الغیر حرام است. آیا
اینها به عنوان حیث تقییدی ارتباط به کرامت انسان دارد؟ یعن آیا چون انسان کرامت دارد قتلش حرام است؟ یا اینه نه، در

جای که ی انسان هم با قطع نظر از کرامت، قتل او هم حرام است؟ لذا این تعبیر صحیح نیست.

که خان و یا حیوان هبانن هبان، آنجا اگر انسان سن که مفید هستند مثل س حیوانات شاهد بر این مطلب آنکه، اولا
است و موزی هم نیست، بخواهد بجهت از بین ببرد حرام است و در جای که مال دیری باشد ضمان هم وجود دارد. بوئیم

اگر در ی مواردی قتل حیوان هم حرام است این هم ی نوع کرامت است؟! این حرف صحیح نیست.

لناهم علالبر و البحر و رزقناهم من الطیبات و فض آدم و حملناهم ف منا بنایشان در اثبات قاعده کرامت به آیه «و لقد کر
کثیرٍ ممن خلقنا تفضیلا»[1] تمس مکنند. آیا از این آیه استفاده مشود که انسان ی کرامت ذات دارد؟! آیه که بیان کرامتش

را آورده، «حملنا ف البر و البحر»، آن تفسیر این کرامت است، «رزقناهم من الطیبات»؛ حیوان هر چیزی گیرش بیاورد
مخورد، نجس مخورد، آلوده مخورد، اما انسان حق ندارد نجس بخورد، حق ندارد خبائث بخورد، خداوند طیبات را متعلق

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2264
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2242
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


رزق انسان قرار داده است، منته اینها به معنای کرامت ذات نیست. از خود این آیه کرامت ذات استفاده نمشود.

همچنین آن آیات که مفرماید: «اولئ کالانعام بل هم اضل»[2]، افرادی که تذیب آیات اله مکنند، انسان که خدا را قبول
ندارد و منر خداست، این در اسلام هیچ کرامت که ندارد هیچ، ارزش او از انعام هم پائینتر است! این تصریح قرآن است.

چطور ما متوانیم برایش کرامت ذات قائل شویم؟!

در دنیای امروز این حرف جاذبه بسیاری دارد که انسان کرامت ذات دارد و این کرامت ذات چنین اثرات را دارد، ول آیا
خداوند احام را بر اساس کرامت جعل کرده؟ همانگونه که در باب عدالت نیز همین حرف است که آیا احام را بر اساس

ام، جزء الموضوع معنایش این است که «اذا انتفعدالت بشود حیث تقییدی، جزء الموضوع برای اح عدالت جعل کرده؟ یعن
انتف»؛ اگر این جزء کنار رفت حم هم منتف مشود، آیا اینطور است؟!

کسان که مگویند عدالت و یا کرامت پایه احام است، مخواهند بویند در فقه و در احادیث هر جا دیدید ی حدیث با
کرامت انسان سازگاری نداشت آن حدیث را کنار بذارید! الآن غربها مگویند کس که رابطه نامشروع دارد کار بدی کرده

خواهند پرونده حدود الهیه را کلام کنیم، اما در حضور مردم شلاقش بزنیم با کرامتش سازگاری ندارد! یعن دو روز هم زندان
کنار بذارند و بویند تماماً یا اکثر با کرامت انسان سازگاری ندارد. حقوق زن و شوهر تماماً جابجا م شود و اصلا چیزی

باق نمماند، اینه زن باید در امور زناشوی مطیع شوهرش باشد مگویند نه، زن کرامت دارد و مرد هم کرامت دارد، زن باید
تبعیت کند در بعض از موارد و باید با توافق هم هر مسئلهای که مربوط به حقوق زناشوی باشد را پیش ببرند!

در باب حق استیلاد اگر از ی فقیه بپرسند که حق استیلاد برای چه کس است؟ برای مرد است یا زن یا بست به توافق هر
دو دارد؟ ادلهای که در فقه ما وجود دارد حق استیلاد را به مرد مدهد، مرد اگر از این زن بچه خواست زن هم باید بپذیرد. حال
گویند او حق دارد و تا زمانها ماش را ندارم، غربگوید من آمادگخواهد و زن مهمسر مردی شده و مرد بچه م زن ی

که تمایل زن نباشد مرد نمتواند به زن بوید که حتماً باید بچه بیاوری![3]

اما وقت قاعده کرامت به میدان مآید مگویند اینها باید با هم توافق کنند بر اینه بچهدار شوند و چند تا بچه بیاید. کرامت این
اقتضا را دارد که اینها باید توافق کنند، این حرف جذاب است و در دنیای امروز کس بوید زن و شوهر باید در بچهدار شدن

توافق کنند، ول فقه این را نمگوید و همین مسئله است که امروز که کشور ما این مشل را پیدا کرده، مشل که پیری
جمعیت پیدا مکند و متأسفانه تا حالا هیچ کاری نتوانستند بنند، با این حم فقه سازگاری ندارد، وقت ما بوییم توافق، 

نتیجه توافق این مشود که زاد و ولد کم مشود مر موارد استثنای که خود غربها فهمیدند این مسئله اشتباه است، بعض از
زنهایش شش تا هشت تا اولاد مآورند.

خلاصه آنکه الآن ادله وجوب حفظ نفس را خواندیم و ذکر کردیم، کرامت کجای این مسئله است؟! بوئیم حفظ نفس واجب
است چون کرامت ذات دارد. اولا، اینه در جنها قرآن مگوید «فاقتلوهم» آنها استثنا مشود؟! بوئیم اگر کرامت ذات است

ذات که قابل استثنا نیست، مگوئیم اینجا کرامت دارند یا نه؟ اگر ندارند پس معلوم مشود کرامت ذات نیست، در جای که
مگوئیم «فاقتلوهم» ربط ندارد به اینه بوئیم تا حالا این کفار کرامت داشتند، حالا که زیر بار نرفتند دیر کرامت ندارند! و

جواز القتل بر اساس این است که اینها کرامت ندارند! نمشود به این چیزها ملتزم شد و اساس فقه را بهم مزند.

بعض از آقایان در فضای مجازی گفته‌اند: شما که مگوئید کرامت ذات در احام دخالت ندارد، پس چرا در اسلام وقف برای
کافر جایز است؟ خیل جای تعجب است اینطور حرف زدن، اولا وقف برای حیوان هم جایز است ی کس بوید من این

خانهای که دارم وقف مکنم که در زمستان حیوانات در این خانه بیایند، چه اشال دارد؟ وقف روی اساس «الناس مسلطون



عل اموالهم» است. حالا وقف مکند خوراک کافر، لباس کافر، بهداشت کافر، اشال ندارد، ول ربط به کرامت ندارد و
نمتوانیم بوئیم «هذا الوقف صحیح» لأجل اینه انسان کرامت ذات دارد! پس آنجای که وقف برای حیوان م شود چطور؟

آنجا هم حیوان کرامت دارد؟! مخواهید بویید انسان کرامت ذات دارد و حیوان کرامت ندارد.[4]

دیدگاه محقق حل و صاحب جواهر درباره وجوب حفظ النفس

محقق حل در شرایع در جای که انسان باید میتهای را بخورد برای اینه جان خودش حفظ شود مفرماید: همه مگویند اکل
میته برای حفظ نفس جایز است، مرحوم محقق مفرماید: «و هل یجب التناول للحفظ؟ قیل نعم و هو الحق»[5]، صاحب جواهر

در توضیح مفرماید: «بل قد یظهر من بعض الاجماع علیه» و محقق خودش مفرماید «و هو الحق»؛ یعن واجب است.
«لوجوب دفع الضرر و لوجوب حفظ النفس»؛ یعن خود حفظ النفس را به عنوان ی دلیل قرار مدهند، «و للمرسل السابق»؛

مراد از این مرسل صفحه 426 است که قبلا هم این مرسل را به عنوان خواندیم «مرسله الصدوق المروی عن نوادر الحمة»
ذکر کرده است که راجع به نوادر الحمة بحث کردیم.

در این روایت حضرت مفرماید: «من اضطر إل المیتة و الدم و لحم الخنزیر فلم یأکل شیئاً من ذل حت یموت فهو کافر»[6]؛
رد، این کافر است. عبارت «حتبرای حفظ جانش نیاز به خوردن میته و دم و لحم خنزیر پیدا کرد و نخورد تا م اگر کس

یموت فهو کافر» کشف از این مکند که باید بخورد و خوردن برایش واجب مشود.

صاحب جواهر در ادامه مگوید: «خلافاً لأحد وجه الشافع»؛ شافع دو قول دارد: یجا گفته «یجوز له أکل المیتة»، نفته
«یجب، در ی قولش مگوید «یجب»، در آنجا که مگوید یجوز مگوئیم مسئله حفظ النفس چه مشود؟ «لونه ضرباً من

الورع، فیون الصبر علیه کالصبر عل القتل لمن یراد منه اظهار کلمة الفر»؛ گفته اینجا مثل کس است که اکراهش کنند که یا
کافر به خدا شو و یا مکشیمت، این شخص هم قتل را اختیار مکند!

صاحب جواهر این حرف شافع را رد کرده و مگوید: اولا، بین اکل میته برای حفظ نفس و بین اظهار کلمة الفر خیل فرق
است، اصلا نمشود این دو را به هم قیاس کرد؛ زیرا دین ی چیزی است که انسان جانش را هم متواند برای او بدهد، بین

اینه باید ی میتهای را بخورد تا جانش حفظ شود، یا اینه صبر کند بر قتل، نخواهد اظهار کند کلمه کفر را، نمشود مقایسه
کرد. بعد هم مفرماید: «بعد تسلیم الحم ف المقیس علیه»؛ در مقیس علیه هم قبول نداریم آنجا هم «یجب اظهار کلمة

الفر»[7].

بررس وجوب بذل مال جهت حفظ نفس غیر

محقق حل در ادامه مگوید: «و لو اضطر إل طعام الغیر و لیس له الثمن، وجب عل صاحبه بذله»؛ حالا بحث میته نیست
بله برای حفظ جانش باید غذای که مال غیر است بخورد، در اینجا فرض این است که پول هم ندارد، اینجا بر صاحب طعام

بذل طعام به این شخص واجب است «لأن ف الامتناع اعانةً عل قتل المسلم»؛ در امتناع ورزیدن اعانه قتل مسلمان است.
صاحب جواهر مگوید: «و قد قال علیه السلام من أعان عل قتل مسلم ولو بشطر کلمة جاء یوم القیامة متوباً بین عینیه آیس

من رحمة اله»[8]، غیر از این روایت صاحب جواهر ی علت دیری هم مآورد، «لأنه یجب علیه حفظ النفس المحترمة ولو
لغیره»؛ نفس محترمه بر نفس غیر باشد واجب است.



دیدگاه شیخ طوس و ابن ادریس

بعد مفرماید: در مقابل اینها شیخ طوس در خلاف و ابن ادریس در سرائر مگویند: بذل مال از طرف صاحب این مال به این
شخص واجب نیست، «للأصل»، ش مکند که بذل این مال واجب است یا نه؟ اصل عدم الوجوب است، دوم اینه محقق

فرمود این اعانه بر قتل است، اعانه بر قتل نرده و سبب قتل این آدم نیست، الآن کس غذای دارد و دیری هم به آن نیاز دارد و
اگر به او ندهیم ممیرد، اگر مرد مردنش را نمشود مستند به این شخص کرد! در قتل استناد لازم است و اینجا نمشود مستند

به او کرد.

عمده مطلب آن است که مفرماید: «و عدم دلیل یدل عل وجوب حفظ نفس الغیر مطلقا»؛ شیخ طوس و ابن ادریس مگویند:
ما دلیل بر اینه حفظ نفس الغیر مطلقا واجب است، «حت لو توقف عل بذل» نداریم. «اذ لیس إلا الاجماع»؛ دلیل وجوب

نفس اجماع است «و هو ف الفرض»، یعن در جای که برای حفظ نفس غیر باید پول بدهیم اجماع نداریم و ممنوع است. بعد
بالاتر «بل لعل السیره ف الاعصار و الامصار عل خلافه»، سیره بر خلاف این است، ی افرادی را حام جور مکشتند و

مسلمین متوانستند ی پول بدهند تا آزادش کنند، این کار را نمکردند! یا الآن مریضهای در بیمارستانها هستند که متمولین
متوانند پول بدهند تا اینها را از مردن نجات بدهند اما این کار را نمکنند و سیره متشرعه بر این نیست که بوئیم در این موارد

بذل المال برای حفظ نفس غیر واجب است.

پس شیخ طوس و ابن اردیس مگویند: اولا، دلیل وجوب حفظ نفس اجماع است و ثانیاً، در آنجای که حفظ نفس الغیر نیاز به
،توانیری و بیرون بیاوری و مدر حال غرق شدن است باید دستش را ب ،توانبذل المال ندارد شما حفظ کن هر طوری م

باید این کار را انجام بده، اما در جای که ی مال از اموال خودت بده تا حفظ بشود، دلیل نداریم که حفظ او واجب است!
اجماع در اینجا وجود ندارد و سیره شرعیه و متشرعه هم بر خلاف این است.

دیدگاه شیخ طوس رد

صاحب جواهر مفرماید: تمام این ادله شیخ و ابن ادریس باطل است، «لا یخف علی ما ف ذل کلّه ضرورة المفروغیة من
وجوب حفظ نفس المؤمن المحترمة»؛ صاحب جواهر مخواهد بوید وجوب حفظ نفس فقط با اجماع درست نشده، بله

دلیلش فوق اجماع است، ضروری در فقه یا ضروری در دین است. قبل از اینه این عبارت جواهر را برسم در ذهن خودم بود
که شیخ و ابن ادریس دو رکن از ارکان فقه ما مگویند وجوب حفظ نفس فقط دلیلش اجماع است! این همه ادله ذکر کردیم و

این ادله کشف از این مکند که مسئله حفظ النفس خیل در نزد شارع اهمیت دارد، اهمیتش بسیار زیاد است و نیاز به دلیل
نداشته و نمتوانیم بوئیم این دلیلش لب است و در ادله لبیه باید به قدر متیقّن آن اکتفا کنیم و قدر متیقنش در جای است که

نیاز به توقف در بذل مال نداشته باشد.

صاحب جواهر در ادامه شاهدی ذکر کرده و مگوید:

شاهد اول

«و ربما یشهد لذل ما تقدّم ف النفقات الت اوجبوها عل الناس کفایةً عل العاجز»؛ فقهای ما مگویند اگر کس عاجز از
مخارج زندگاش است نفقهاش کفایتاً بر عهده بقیه مؤمنین مباشد؛ یعن بقیه مسلمین به نحو واجب کفای برایشان واجب

است و باید نفقه و خرج او را بدهند، ی بیچارهای مریض است و هیچ درآمدی هم ندارد و اگر غذا به او نده ممیرد، نفقهاش
ویئم با بیت المال است وجود دارد اما در باب نفقات مطرح شده که اگر کسه بباید بدهد؟! در اینجا احتمال این را چه کس



عاجز است بقیه مسلمین باید نفقهاش را در زندگ بدهند (فرض کنید پدر و مادر و برادرانش هم عاجز هستند) صاحب جواهر
مگوید این واجب کفای است.

شاهد دوم

که امر به مواسات بین المؤمنین دارد، «بل لعله من الامور الت المواساة»؛ آن نصوص النصوص الدالّة عل مضافاً إل»
استغنت بضرورتها عن الدلیل المخصوص»، در پایان هم حرف اصل خودش را مزند که مسئله وجوب حفظ نفس نیاز به

دلیل خاص ندارد و از واضحات است.[9]

پس وقت مگوئیم این دلیل لب دارد، باید به قدر متیقنش تمس بشود، شیخ و ابن ادریس مگویند: اجماع اینجا را نمگیرد
نأخذ للاطلاق»، این بالاتر از لفظ است. وقت وید پس «أین اللفظ حتن چیزی کالضروری است کس اما اگر گفتیم ی

مگوئیم مسئله حفظ النفس آنقدر اهمیت دارد و مهم است، یعن اگر ی جای متوقف شد بر بذل المال، چون خیل مهم است
.مالت را باید بده !باید بذل المال کن

ی از مسائل مستحدثه مرتبط با این بحث آن است که اگر ی بیماری در کما است و اولیای این مریض هر روز باید زیر
دستاه نهش دارند و الآن هم که شنیدند ی شبانه روز در آی س یو ده میلیون تومان هست، آیا مشود این دستاه را

بردارند؟ روی فتوای ابن ادریس و شیخ اصلا نیاز نیست این دستاه را به او وصل کنند، چون خودش مخارج دارد و چیز
عادی نیست. مخارج سنین هم دارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . سوره إسراء، آیه 70.
[2] . سوره اعراف، آیه 79.

خوب و علم های فقهام الاطفال که هشت جلد است و من هم از اول تا آخر برایش پاورقته: در کتاب موسوعه اح[3] . ن
دارم، ی جا این بحث را آوردم و ادلهاش را ذکر کردم. روی این مبنا اگر گفتیم فقه ما این را مگوید کما اینه البته این مسئله

خیل در کلمات فقها مطرح نشده ول تقریباً مثل ارسال مسلمات مماند.
باشد که مطابق نظر بسیاری از فقها باشد، ی آورند لااقل مطلبم نویسند و مطلبموسوعهای را م ته: وقت[4] . ن

مقدمهای را ذکر کردند که در هیچ کتاب فقه نیامده! نویسندهای که گفتهاند این مدخل را بنویس، نظر خودش را در آنجا نوشته
است.

[5] . شرائع الإسلام ف مسائل الحلال و الحرام، ج، ص: 182.
نعليه السلام م ادِقالص قَال :قَال ةمادِرِ الْحتَابِ نَوك ف يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا نيسالْح نب لع ندُ بمح[6] . «م
اضطُر الَ الْميتَة و الدَّم و لَحم الْخنْزِيرِ‐ فَلَم ياكل شَيئاً من ذَلكَ حتَّ يموت فَهو كافر.» الفقيه 3- 345- 4214؛ وسائل الشيعة؛

ج، ص: 216، ح 30376- 3.
[7] . «و هل يجب التناول للحفظ؟ قيل: نعم بل قد يظهر من بعض الإجماع عليه و هو الحق لوجوب دفع الضرر و حفظ النفس و

للمرسل السابق المنجبر بالعمل، خلافا لأحد وجه الشافع من جوازه له، لونه ضربا من الورع، فيون الصبر عليه كالصبر
عل القتل لمن يراد منه إظهار كلمة الفر. و فيه ما لا يخف من وضوح الفرق بين الأمرين بعد تسليم الحم ف المقيس عليه، بل

الظاهر أن نحو التلف غيره من المضار عل النفس المبيحة للتناول، فعلم أنه مت جاز التناول لذلك وجب حفظا للنفس، فليس هنا
جواز بمعن الإباحة و تساوي الطرفين، نعم قد يأت ذلك ف غير النفس.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام؛ ج، ص: 432.



عوال «.هال ةمحر نم آيِس هنَييع نيتُوباً بم ةاميالْق موي اءج ةملبِشَطْرِ ك لَو و ملسم قَتْل َلانَ ععا نعليه السلام م قَال [8] . «و
اللئال العزيزية؛ ج، ص: 333، ح 48.

الامتناع إعانة عل صاحبه الحاضر غير المضطر إليه بذله، لأن ف طعام الغير و ليس له الثمن وجب عل [9] . «و لو اضطر إل
قتل المسلم و قدقال (عليه السلام): «من أعان عل قتل مسلم و لو بشطر كلمة جاء يوم القيامة متوبا بين عينيه آيس من رحمة

اله» و لأنه يجب عليه حفظ النفس المحترمة و لو لغيره. خلافا لمح الخلاف و السرائر فلم يوجباه، للأصل بعد منع كونه إعانة،
و عدم دليل يدل عل وجوب حفظ نفس الغير مطلقا، حت لو توقف عل بذل المال، إذ ليس إلا الإجماع، و هو ف الفرض ممنوع،
بل لعل السيرة ف الأعصار و الأمصار عل خلافه ف المقتولين ظلما مع إمان دفعه بالمال، و ف المرض إذا توقف علاجهم‐
المقتض حياتهم باخبار أهل الخبرة‐ عل بذل المال. إلا أنه لا يخف عليك ما ف ذلك كله، ضرورة المفروغية من وجوب حفظ

نفس المؤمن المحترمة، و ربما يشهد لذلك ما تقدم ف النفقات الت أوجبوها عل الناس كفاية عل العاجز، مضافا إل النصوص
الدالة عل المواساة و غيرها، بل لعله من الأمور الت استغنت بضرورتها عن الدليل المخصوص.» جواهر اللام ف شرح شرائع

الإسلام؛ ج، ص: 432 – 433.


