
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۳۰ آبان ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 32 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس وجوب قضا بر مغمعلیه

امام خمین در ادامه بحث صلاة قضا، در مورد کسان که قضا برایشان واجب نیست م فرماید: «والمغم علیه إذا لم ین
اغماؤه بفعله و إلا فیقض عل الاحوط»[1]؛ اگر کس در تمام وقت در حال اغما بود قضای نماز برایش واجب نیست در

صورت که سبب این اغماء خودش نباشد، اما اگر خودش سبب اغماء شد و داروی خورد احتیاطاً قضا کند.

در اینجا چند بحث وجود دارد: ی راجع به همین اغماء غیر اختیاری است که اگر کس در تمام وقت مغم علیه بود عن غیر
اختیارٍ، مریض شده و این مرضش موجب شده که به کما رفته، آیا قضا برایش واجب است یا نه؟ اینجا ما روایات متعدد داریم

است و ی و ناف «گوید «لا یقضداریم که م روایات ی شود بین روایات نافیه و مثبته؛ یعنکه این روایات تقسیم م
.«گوید «یقضروایات مثبته هم داریم که م

دهد و تعابیر مختلف وجود دارد. برختفصیل مبه صورت مطلق است و بعضروایات نافیه نیز چند نوع است: بعض
مگوید ی روز را قضا کند، برخ مگوید سه روز را قضا کند، مثلا اگر در ی ماه مغم علیه بود سه روز را قضا کند.

دیدگاه محقق خوی

پیش از ورود به بحث، به نتهای از محقق خوی  اشاره مکنیم. ایشان مفرماید: آیا در مغم علیه مثل صغیر و مجنون
اقتضای تلیف نیست و مقتض در او وجود ندارد یا اینه مقتض در آن هست، اما این روایات تماماً «مانعةٌ عن وجوب

القضاء» است؟ مقتض برای وجوب قضا در مغم علیه هست یعن مثل صغیر و مجنون نیست اما این روایات مانع است.
ایشان مفرماید: به نظر مرسد در مغم علیه اقتضا وجود دارد؛ یعن ادله تالیف مقتض شمول نسبت به مغم علیه هست و

«حال الاغماء هو حال النوم بل هو النوم بمرتبته الشدیدة»؛ اغماء ی مرتبه شدیدهاز نوم است، کس که نائم است شأنیت
خطاب دارد و مشود خطاب را متوجه او کرد اما خطاب نسبت به او فعلیت ندارد.

در نتیجه مغم علیه ذاتاً قابلیت تعلق خطاب دارد، «و بهذا الاعتبار صح الفوت ف حقّه»؛ یعن کس که مغم علیه است آن
تلیف در حق او فوت شده و در نتیجه ادلهقضا شامل مغم علیه مشود؛ یعن اگر ما باشیم و ادله قضا و این روایات مانعهای

که الآن مخواهیم بخوانیم نبود، باید فتوا مدادیم به اینه مغمعلیه بعد از اینه حالش خوب شد از اغما خارج شد باید قضا
کند.

بعد مفرماید: اگر کس بوید مغم علیه تلیف فعل ندارد و کس که تلیف فعل ندارد قضا برایش واجب نیست، فوت در
جای است که ی تلیف فعل باشد، این را قبول نداریم؛ زیرا فوت در جای است که ملاکاً و شأناً تلیف موجود باشد و اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در ی جای تلیف شأنیت داشت و به حسب الشأن تلیف بود فوت صدق مکند. شاهد بر این مطلب آن است که در همین دو
طایفهای که از روایات ذکر مکنیم، طایفه مثبته قضا و طایفه نافیه، در هر دو تعبیر به فوت شده، معلوم مشود از مغمعلیه

نماز فوت مشود، اما این روایات مگوید قضا ندارد، پس صدق الفوت را از همین روایات متوانیم استفاده کنیم.

خلاصه آنکه، مغم علیه اقتضای تلیف دارد و ادله تالیف شأناً و ملاکاً شامل مغم علیه مشود و اگر این روایات نافیه
کند، اما در صغیر و مجنون اصلاگفتیم قضا بر او واجب است؛ چون صدق فوت مقضا را نداشتیم به حسب قاعده م

اقتضای تلیف نیست و در صغیر و مجنون اصلا نمتوانیم بوئیم تلیف مقتضاش موجود است لذا آنجا فوت معنا ندارد،
این فرق است که ایشان اینجا بین مغم علیه و بین صغیر و مجنون قائل شدند.[2]

دیدگاه محقق خوی ارزیاب

به نظر مرسد دو اشال بر ایشان وارد است:

اشال اول

ی اشال این است که این فرمایش با مطلب که در چند صفحه پیش فرمود منافات دارد، ایشان در چند صفحه قبل فرمود
حدیث رفع القلم نسبت به تمام ادله تالیف مخصص است، «رفع القلم عن الصب»، «رفع القلم عن المجنون» تخصیص

مزند، معنای تخصیص این است که این ادله باید شامل صغیر و مجنون بشود. شما اگر بوئید صغیر و مجنون اصلا اقتضای
تعلق تلیف ندارند، به این معناست که صغیر و مجنون موضوعاً از این ادله خارج است، چه نیازی به تخصیص دارد؟! شما

خودتان تخصیص را پذیرفتید و معنای پذیرش تخصیص این است که قبلش بپذیرید که این ادله شأناً و اقتضاء شامل صغیر و
مجنون مشود و الا اگر شامل نشود تخصیص بمعنناست. پس این مطلب با آنچه که خودتان فرمودید تهافت داشته و

سازگاری ندارد.

اشال دوم

دارد، یعن لیف فعلل الدعواست، فوت ظهور در فوت تاست این او کاف لیف شأنفرمائید در صدق فوت، ته شما ماین
اگر ی تلیف بالفعل متوجه انسان بشود اینجا فوت معنا دارد ول اگر موضوع فوت را تلیف شأن بدانیم در صب هم تلیف

شأن وجود دارد، آنجا فعلیت ندارد، در مجنون شاید شأنیت هم نباشد ول در خصوص صب شأنیت هم وجود دارد.

لذا بحث مشروعیت عبادات صب را روی چه بیان درست مکنید؟! آیا روی دلیل دیری درست مکنید یا اینه مگوئید
عبادات صب روی همین ادله تالیف مشروعیت دارد؟ مگوئید بلوغ شرط لزوم برای تلیف است، اما اگر بالغ نبود صب هم
الناس حج ه عله ا«لشود بر ایناینها قرینه م داریم، یعن که روایات فراوان صب نماز خواند این نمازش صحیح است، حج
البیت» شامل صب هم مشود، «اقیموا الصلاة» شامل صب هم مشود. ما مگوئیم شامل هم مشود منته این رفع القلم یا

بیاید اصل تلیف و الزامش را بردارد، اما ملاکش باق بماند. لذا هیچ فرق نمکند هم مغم علیه شأنیت تلیف دارد و هم
.صب

ما باید بوئیم این اقیموا الصلاة اقتضای شمول برای صب را دارد منته این رفع القلم الزامش را برمدارد، به تعبیر شیخ
گوئیم اگر صبم ماند لذا ملاکاً و شأناً این نماز صحیح است. منتهم بقیه اش باق دارد ولانصاری1 مؤاخذهاش را برم
نماز نخواند نمگوئیم فریضه از او فوت شد، فوت متوقف بر فعلیت است، جای که فریضه وجوب فعل دارد فوت معنا دارد،



در نتیجه آنچه مرحوم خوئ مفرماید که در فوت همین فریضه شأنیه کاف است دلیل برایش نداریم و بلا وجه است. طبق
مبنای امام خمین که قائل به خطابات قانونیه است این تلیف حت برای صب، مجنون و عاجز هم فعلیت دارد، منته این

صباوت، جنون، عجز، عنوان عذر را دارد که بر مخالفتش عقاب نشوند.

خواهید یعرض کنیم شما که م نیست. لذا به مرحوم خوئ هیچ فرق علیه و صب که بین مغم بنابراین طبق همه مبان
فرق بذارید، بین صب و مغم علیه نمشود فرق گذاشت، اگر مگوئید مغم علیه تلیف شأن دارد صب هم دارد، فرق بین

اینها نیست. حت مجنون هم همینطور تلیف شأن دارد، اینه مفرمایید صب و مجنون اصلا قابلیت تعلق خطاب ندارند و
تلیف شأن هم شاملشان نیست این مطلب تمام نیست. پس از حیث شأنیت بین اینها فرق نیست.

ناه که مرحوم خوئ به بحث مغم علیه کردند اول پایهگذاری مکنند و مفرماید: در مغم علیه اقتضای وجوب القضا
هست، روی بیان که ما تا اینجا داشتیم اقتضا وجود ندارد، اقتضا یعن چون مغم علیه تلیف فعل ندارد، پس فوت تلیف

فعل واقع نشده اصلا فوت در مغم علیه نیست! و این روایات به عنوان روایات مانع مشود، در مغم علیه مقتض هست این
روایات مشود مانع و حت در بعض از این روایات تعبیری هست که از آن تعبیر استفاده مشود که اگر ائمه عليهمالسلام هم

نفرموده بودند این مغم علیه را، معلوم است که نباید قضا کند چون تلیف فعل وجود ندارد.

روایات

محقق خوی روایات را به نافیه و مثبته تقسیم مکنند:

طائفه اول: روایات نافیه وجوب قضا

ایشان مگوید روایات نافیه قضا چند نوع است:

دسته اول: روایات نافیه مطلق

ی دسته روایات نافیهای که مطلقا مگوید قضا ندارد. دسته دیر روایات که تفصیل مدهد. روایات دسته اول را قبلا هم
خواندیم چون روایات متعدد است در میانش مسلّماً روایات صحیحه وجود دارد، بعض هم روایات ضعیف است و نیاز به اینه

ت ت بررس کنیم ندارد، روایات در حدّ تواتر است. نسبت به «لا یقض» تواتر لفظ هم دارد، تواتر معنویاش که مسلم
است. قطعاً ی از اینها از امام صادر شده است. این روایات در جلد هشتم وسائل الشیعه ابواب قضاء الصلوات باب سوم

آمده است.

روایت اول

ا  :فَقَال هلَيع غْمذَا ااتِ الَوالص قْضي لرِيضِ هالْم ن7 عهدِ البا عبا لاس نَّها ِلَبالْح نع نَادِهسبِا نيسالْح نب لع ندُ بمحم
الصَةَ الَّت افَاق فيها.[3]

راوی از حضرت مپرسد: اگر شخص مریض مغمعلیه شد نمازهایش را قضا کند؟ فرمودند: نه، مر نمازی که در وقت آن
نماز افاقه پیدا کند، مثلا ی ربع آخر هم افاقه پیدا کرد باید نمازش را قضا کند.



روایت دوم

و بِاسنَادِه عن احمدَ بن محمدٍ عن الْحجالِ عن ثَعلَبةَ بن ميمونٍ عن معمرِ بن عمر قَال: سالْت ابا جعفَرٍ عليهالسلام عن الْمرِيضِ
[4]. قَال هلَيع غْمذَا اةَ اَالص قْضي

روایت سوم

و عنْه عن الْحسن بن محبوبٍ عن عل بن رِىابٍ عن ابِ بصيرٍ يعن الْمرادِي عن احدِهما عليهالسلام قَال: سالْتُه عن الْمرِيضِ
يغْم علَيه ثُم يفيق كيف يقْض صَتَه قَال: يقْض الصَةَ الَّت ادركَ وقْتَها.[5]

این روایات است که به صورت مطلق وجوب قضا بر مغمعلیه را نف مکند.

دسته دوم: روایت نافیه مقید

ی دسته روایات داریم که مورد سؤال یوم یا اکثر بوده، مثلا در ی روز مغم علیه بود و نمگوید در اندازهوقت نماز، اینه
سبب شده ایشان تفی کردند ی وقت مگوئیم از ظهر تا مغرب مغم علیه بوده، اما الآن مورد روایات یوماً أو أکثر است.

روایت اول

له ثَركا وماً اوي هلَيع غْمالْم نع لْتُهاس :قَال ارزِيهم نب لع نارِ عبدِ الْجبع ندِ بمحم نع يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا و
يقْض ما فَاتَه من الصَة ام  فَتَب  يقْض الصوم و  يقْض الصَةَ.[6]

روایت دوم

نم ا فَاتَهم قْضي له ثَركا وماً اوي هلَيع غْمالْم نع لُهاسثِ عليهالسلام يالثَّال نسالْح ِبا َلا تَبك نَّها نُوح نب وبيا نع نَادِهسبِا و
الصلَواتِ او  فَتَب : يقْض الصوم و  يقْض الصَةَ.[7]

اینها روایات است که ناف برای قضا است. حال یا ناف مطلق که مگوید لا یقض، و یا موردش یوم یا اکثر است، کمتر از یوم
نیست.

طائفه دوم: روایات مثبته وجوب قضا

ی دسته روایات مثبته داریم که مگوید باید قضا کند. این روایات در باب چهارم آمده است، منته باب چهارم را صاحب
وسائل عنوانش را گذاشته «باب استحباب قضاء المغم علیه جمیع ما فاته من الصلاة بعد الافاقه».

روایت اول

قَال ةَالص نم قْضا يراً مشَه هلَيع غْمالْم نع لْتُهاس :عليه السلام قَال هدِ البع ِبا نةَ عرِفَاع نرٍ عيمع ِبا ناب نع نْهع و
يقْضيها كلَّها انَّ امر الصَة شَدِيدٌ.[8]



راوی در مورد کس که ی ماه بیهوش بوده مپرسد. حضرت مفرماید: همهاش را قضا کند، بعد هم حضرت تعلیل آوردند
«إن أمر الصلاة شدیدٌ».

روایت دوم

لْتُهاس :عليه السلام قَال هدِ البع ِبا نفْصٍ عح نرٍ عيمع ِبا ناب نزِيدَ عي نب قُوبعي نوبٍ عبحم نب لع ندِ بمحم نع نَادِهسبِا و
[9].موةَ يَص قْضي :فَقَال قَال هلَيع غْمالْم نع

راوی مگوید کس مغم علیه است و نمگوید چند روز، امام عليه السلام مفرماید: «یقض صلاة یوم»، ظاهر روایت این
است که اگر کس ی ماه هم مغم علیه باشد بعد از ی ماه بر او واجب است که صلاة ی روز را قضا کند.

روایت سوم

و عنْه عن الْحسن عن زُرعةَ عن سماعةَ قَال: سالْتُه عن الْمرِيضِ يغْم علَيه قَال: اذَا جازَ علَيه ثََثَةُ ايام فَلَيس علَيه قَضاء و اذَا
[10].يهِنف ةَالص اءقَض هلَيفَع اميثَةَ اََث هلَيع غْما

طبق این روایت قضای سه روز واجب است. در پاورق وسائل از تهذیب نقل مکند «اذا جاز» در نسخه تهذیب در بعض از
نسخ دارد «اذا کان دون ثلاثة ایام»، بر اساس این روایت اگر کس کمتر از سه روز مغم علیه شد نمازش قضا ندارد، اما اگر

به سه روز رسید باید قضای سه روز را انجام بدهد.

روایت چهارم

قْضي :قَال هتَص نئاً مشَي قْضي راً اشَه هلَيع غْما لجفَرٍ عليه السلام رعج ِب قُلْت :يرٍ قَالصب ِبا نرِيزٍ عح نع نَادِهسبِا و
[11].اميثَةَ اََا ثنْهم

ابوبصیر از امام باقر عليه السلام سؤال مکند: شخص ی ماه در کما بوده است. حضرت فرمود: سه روز را قضا کند.

جمعبندی روایات

نسبت به این روایات باید به چند نته توجه داشت:

1. روایات نافیه صریح در نف وجوب قضا است، مگوید لا یقض. این روایات مثبته ظهور در وجوب دارد یقض، با نص
تصرف در ظاهر مکنیم و این روایات مثبته را حمل بر استحباب مکنیم.

2. در بعض از روایات مثبته دارد سه روز، این حمل بر اختلاف در مراتب مشود، حمل بر اینه اگر سه روز قضا کن بهتر
است و اگر نشد دو روز، اگر نشد ی روز، اینها حمل بر اختلاف در مراتب مشود. شاهد بر این مطلب در روایات مثبته دو

ی کس پرسد: یروایت منصور بن حازم[13] است که از امام عليه السلام م کهمص[12] و ی روایت اب روایت است: ی
ماه یا چهل روز مغم علیه بوده، حضرت فرمودند: مخواه به آنچه که من خودم امر مکنم «إن شئت اخبرت بما آمر به

نفس و ولدی و اهل»، آنچه من به خودم و اهل و اولادم امر مکنم، «أن تقض کل ما فات»؛ هر چه که فوت شده قضا کن.



اگر این ی حم وجوب بود که اختصاص به اهل و ولدی و نفس نداشت، معلوم مشود که این عنوان استحباب است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «يجب قضاء الصلوات اليومية الت فاتت ف أوقاتها عدا الجمعة عمدا كان أو سهوا أو جهلا أو لأجل النوم المستوعب
للوقت و غير ذلك. و كذا المأت بها فاسدا لفقد شرط أو جزء يوجب تركه البطلان، و لا يجب قضاء ما تركه الصب ف زمان

صباه، و المجنون ف حال جنونه، و المغم عليه إذا لم ين إغماؤه بفعله و إلا فيقتض عل الأحوط، و الافر الأصل ف حال
كفره دون المرتد، فإنه يجب عليه قضاء ما فاته ف حال ارتداده بعد توبته، و تصح منه و إن كان عن فطرة عل الأصح، و

الحائض و النفساء مع استيعاب الوقت.» تحرير الوسيلة؛ ج، ص: 223 – 224.
[2] . «اللام يقع تارة ف ثبوت المقتض للقضاء، و اخرى ف وجود المانع منه. أما المقتض: فلا ينبغ الشك ف ثبوته، ضرورة
عدم كون المغم عليه بمثابة الصغير و المجنون ف الخروج عن أدلّة التاليف تخصصاً ذاتياً لأجل فقد الاستعداد و عدم القابلية

لتعلّق الخطاب، بل حال الإغماء هو حال النوم، بل لعلّه هو النوم بمرتبته الشديدة، فيونان مندرجين تحت جامع واحد. و عليه
فما أنّ النائم تون له شأنية الخطاب و يصلح لأنّ يتعلّق التليفبه ذاتاً و يون واجداً للملاك غير أنّ اقترانه بالمانع و هو النوم

ًون بحسب ذاته صالحاً للخطاب و أهعليه ي موارد النسيان و العجز، كذلك المغم ز، كما فيمنع الخطاب عن الفعلية و التنج
له. و بهذا الاعتبار صح إطلاق الفوت ف حقّه، كما ف الحائض و النائم و نحوهما فيشمله عموم أدلّة القضاء، لانطباق موضوعها

و هو الفوت عليه، فانّ العبرة بفوت الفريضة و لو شأناً و ملاكاً كما ف النائم، لا خصوص ما هو فريضة فعلية. فلا قصور إذن
من ناحية المقتض، و إنّما لم يحم فيه بالقضاء لأجل المانع، و ه الروايات الخاصة الواردة ف المقام كما ستعرفها إن شاء
اله. و يشف عما ذكرناه التعبير بالفوت ف لسان كلتا الطائفتين من الأخبار الواردة ف المقام، أعن بهما المثبتة للقضاء و

النافية له، إذ لولا ثبوت المقتض للقضاء و هو صلوحه لأن يتوجه إليه التليف بالأداء و لو شأناً لما صح إطلاق الفوت ف حقّه،
لعدم فوت شء منه أصً، كما هو الحال ف الصب و المجنون الفاقدين لاستعداد توجه التليف إليهما حسبما مر. فنفس هذا

التعبير خير شاهد عل تمامية المقتض.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 86 – 87.
[3] . الفقيه 1- 363- 1040؛ التهذيب 3- 304- 933، و الاستبصار 1- 459- 1780؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 258، ح

.1 -10580
[4] . التهذيب 3- 303- 926، و الاستبصار 1- 457- 1773، و الاف 3- 412- 9؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 261، ح 10594-

.15
[5] . التهذيب 3- 304- 932، و الاستبصار 1- 459- 1779؛ الاف 3- 412- 4؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 262، ح 10596-

.17
[6] . التهذيب 3- 176- 395، و التهذيب 4- 243- 714؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 262، ح 10597- 18.

[7] . الفقيه 1- 363- 1041؛ التهذيب 3- 303- 928؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 259، ح 10581- 2.
[8] . التهذيب 3- 305- 938، و الاستبصار 1- 459- 1785؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 265، ح 10608- 4.

[9] . التهذيب 3- 303- 930، و الاستبصار 1- 458- 1777؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 267، ح 10618- 14.
[10] . التهذيب 3- 303- 929، و التهذيب 4- 244- 720، و الاستبصار 1- 458- 1776؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 265، ح

.5 -10609
[11] . التهذيب 4- 244- 723؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 266، ح 10615- 11.

نكَ ما تَرم قْضي ا ‐هلَيع غْمالْم نع لئس عليه السلام و هدِ البا عبا تعمس سٍ قَالمهك ِبا نادٍ عمح نع نَادِهسبِا [12] . «و
الصَة‐ فَقَال اما انَا و ۇلْدِي و اهل فَنَفْعل ذَلكَ.» التهذيب 4- 245- 724؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 266، ح 10616- 12.

غْمالْم نع لَهاس نَّهعليه السلام ا هدِ البع ِبا نع ازِمح نورِ بنْصم ندٍ عاحرِ وغَي نع ماشه نب يماهربا نع نَادِهسبِا [13] . «و
علَيه شَهراً او اربعين لَيلَةً‐ قَال فَقَال انْ شىت اخْبرتُكَ بِما آمر بِه نَفْس و ۇلْدِي انْ تَقْض كلَّما فَاتَكَ.» التهذيب 4- 245- 725؛



وسائل الشيعة؛ ج، ص: 266، ح 10617- 13.


