
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۲۳ آبان ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 28 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که اگر جزئیت ی جزئ با قاعده احتیاط ثابت باشد، یعن ی دلیل لفظ مطابق یا ی اصل که محرز از
واقع هم باشد مثل استصحاب دال بر وجوب آن جزء نداریم، اما روی قاعده احتیاط ی جزئ یا ی عمل، مثلا فرض کنید

روی احتیاط جمع بین قصر و اتمام باید مکرده، حالا وقت گذشته، ی فعل را به جا آورده. آیا اینجا قضا واجب است یا نه؟
ی طرف علم اجمال را آورده آیا طرف دیرش را بعد از خروج وقت باید قضا کند یا نه؟ این محل بحث است.

دیدگاه محقق خوی

ایشان مسئله را دو فرض کرده و مفرماید:

فرض اول

اگر منجز احتیاط خارج وقت ثابت مشود (یعن بعد از اینه در وقت این شخص عمل را انجام داده، مثلا در وقت نماز را
قصراً خوانده، در خارج وقت مجدداً ادله را بررس مکند بعداً مرسد به لزوم الاحتیاط و الجمع بین القصر و الاتمام) اینجا

وجه برای قضا نیست؛ زیرا در داخل وقت این احتیاط که بر ذمه او نبوده و در داخل وقت آنچه بر او واجب بوده نماز قصر
بوده، او هم نماز قصر را خوانده است و احتمال مدهیم همین مطابق با واقع هم باشد. پس فوت واقع نشده یا این فوت محرز
نیست، پس موضوع برای وجوب قضا محرز نیست لذا قضا واجب نیست و از این به بعد باید بین القصر و الاتمام جمع کند،

اما نسبت به آن نماز قصری که در داخل وقت خوانده ی وجه برای وجوب قضا نیست.

ایشان نسبت به فرض اول مفرماید: این متسالم علیه است و لذا اگر ی مجتهدی فتوا دارد که تسبیحات اربعه را ی بار هم
بخواند کاف است، حالا خودش پنج سال، ده سال در نماز تسبیحات اربعه را ی بار مخواند. الآن اگر تبدل رأی پیدا کند، یا

گفت احتیاطاً باید سه بار خواند و یا فتوایش بر این شد که باید سه بار خواند، سؤال این است که نسبت به اعمال گذشته خودش
شود اعاده ندارد؛ زیرا این خودش مصداقدر بحث قاعده لا تعاد گفتیم از لا تعاد استفاده م و مقلّدینش باید قضا کنند؟ قبلا

باشد از پشت کوه آمده باشد، این هم ی عوام ی وئیم جاهل قاصر یعناست از مصادیق جاهل قاصر و اینطور نیست که ب
مصداق از جاهل قاصر است و نباید اعاده کند و نباید قضا کند.

اینجا هم ی مبنای دیری و ی دلیل دیری است، مگوئیم زمان که نماز را با تسبیحات اربعهی بار خواند شاید همان
مطابق با واقع است، این الآن یقین پیدا نرده که او باطل است و شاید همان درست است و اینجا احراز الفوت نمتوانیم کنیم،

وقت احراز الفوت نمشود دیر قضا واجب نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فرض دوم

فرض دوم (که مفرماید محل نزاع اینجاست) این است که منجز یعن وجوب الاحتیاط در وقت ثابت بوده، یعن در همین وقت
بر او احتیاط واجب بوده و باید این جزء را مآورده اما نیاورده، حال که وقت گذشته آیا قضا واجب است یا نه؟ مفرمایند

تحقیق در مسئله آن است که این احتیاط «إما أن یون شرعیاً»؛ یعن مستند ما در وجوب احتیاط اخبار احتیاط است که
مشود احتیاط شرع، یا اینه مستند ما روایات نیست و عقل است، عقل حاکم به احتیاط است.

صورت اول: احتیاط شرع

اگر فرض را این قرار دادیم که اخبار احتیاط داریم و آنچه که احتیاط را واجب کرده همین اخبار است و مشود احتیاط
شرع، در این صورت مسلم بعد خروج الوقت قضا واجب است و «لا ینبغ الش ف وجوب القضاء»؛ چون بر اساس این

روایات احتیاط وظیفهظاهریه این شخص احتیاط است، الآن که وقت گذشته اینجا فوت یعن فوت وظیفهظاهریه صدق مکند،
نسبت به وظیفه واقعیه ما نمدانیم فوت وجود دارد یا نه؟ اما فوت وظیفه ظاهریه صدق مکند و ما مگوئیم این «اقض ما

فات» اطلاق دارد، «ما فات واقعاً» یا «ما فات ظاهراً». مرحوم خوئ مفرماید: ما این دلیل وجوب قضا را که مگوید «إقض
ما فات» را اعم مدانیم از فوت وظیفه واقعیه یا فوت وظیفه ظاهریه. در ما نحن فیه هم وظیفه ظاهری را انجام نداده باید

احتیاط مکرده که احتیاط نرده است. لذا حالا باید قضا کند.

ایشان در ادامه مفرماید: اگر کس بوید این «إقض ما فات» فقط فوت وظیفه واقعیه است شما به چه دلیل مگوئید این اعم
است؟ این خودش مسئلهای است و چه بسا کس ادعای انصراف و ظهور کند، «ما فات» یعن آنچه به حسب الواقع از دست

انسان فوت شده، از کجا مگوئید شامل فوت ظاهری مشود؟ مفرماید: شاهدی که داریم این است که اگر ی لباس در
وقت مستصحب النجاسه باشد؛ یعن این لباس قبلا نجس بوده، الآن که مخواهد نماز بخواند ش مکند که نجس است یا نه؟

اینجا استصحاب نجاست وجود دارد و استصحاب نجاست مگوید نجاست ظاهری است، نجاست ظاهری مگوید با آن
نمشود نماز خواند.

حال اگر با همین لباس نجس نماز خواند تا وقت تمام شد، همه فقها فتوا دادند که بعد الوقت باید نمازش را اعاده کند، برای
یه این شخص اجتناب از این اینه ولو اینه احتمال مدهیم این لباس واقعاً پاک باشد و واقعاً فوت نباشد، اما وظیفهی ظاهر

لباس بوده و باید لباس را تطهیر مکرده نماز بخواند ول نرده، لذا خارج وقت باید حتماً قضا کند. این قرینه مشود بر اینه
که احتیاط از راه اخبار ثابت بشود احتیاط شرع و فوت ظاهری است. در جای این «اقض ما فات» فوت اعم از فوت واقع

باشد.

البته به نظر ما این قرینه اثبات نمکند هر حم ظاهری را و فقط در اصول محرزهاش اینطور است. اگر این شد مگوئیم فوت
آن حم ظاهری که از راه اصول محرزه آمده، اما آنچه از اصول غیر محرزه است معلوم نیست که داخل در این فوت باشد که

در تحقیق مطلب این را عرض مکنیم.[1]

صورت دوم: احتیاط عقل

ایشان مگوید: «أما اذا قلنا بأن الاحتیاط عقل کما هو المختار»؛ مختار ما این است که اصالة الاحتیاط از اصول عملیه عقلیه
است (و اگر گفتیم از اصول عملیه عقلیه است تمام اخبار احتیاط ارشاد به همین حم عقل است و ما چیزی به نام احتیاط



شرع نداریم) طبق این مبنا هم باز قضا واجب است؛ چون فرض ما این است که در وقت عقل احتیاط را واجب کرده و باید،
هم نماز قصر بخواند و هم نماز تمام مخوانده، حال ی طرف از اطراف علم اجمال را انجام داده، نماز قصر را انجام داده.

بعد الوقت یا در داخل وقت کس که فقط ی طرف را انجام داد، ش مکند که آن تلیف متعلق به صلاة ساقط شده یا ساقط
نشده (بالأخره در وقت باید نمازی مخوانده، نمداند با این نماز قصر آن تلیف که به طبیعت صلاة تعلق پیدا کرد او ساقط

شد یا نه)؟ آن کلّ طبیع صلاة واجبه را استصحاب مکنیم؛ یعن استصحاب مکنیم آن وجوب را که به طبیع الصلاة تعلق
پیدا کرده و این از مصادیق استصحاب کل قسم ثان است.

استصحاب کل قسم دوم در مسئله

در استصحاب کل قسم ثان، مسلّماً کلّ با ی فرد از بین رفته، مثلا مگوئیم کلّ حیوان در این خانه بوده، اگر در ضمن پشه
بوده یقیناً از بین رفته، اگر در ضمن فیل است یقیناً باق است، اینجا هم اگر کلّ صلاة در ضمن نماز قصر است این نماز

قصرش را خوانده و یقیناً از بین رفته، اگر آنچه بر این واجب بوده نماز تمام است یقیناًهنوز باق است و از بین نرفته است.

وجود حیوان را ما الآن یقین داریم پشه از بین رفته، اما کل ّکه واقع شده این است که آیا در همان مثال، کل در اینجا بحث
وجود حیوان در این خانه را متوانیم استصحاب کنیم یا نه؟ یا مثال معروفش در باب حدث است، کس مداند محدث شده اما
نمداند حدثش اصغر بوده یا اکبر، ی وضو مگیرد و وقت وضو گرفت اگر این حدث اصغر بوده از بین رفته، اگر اکبر بوده
باق است، آنجا بحث مکنند بعد الوضو کلّ حدث را استصحاب کنیم و بوئیم این محدث است و نمتواند هنوز نماز بخواند.

مرحوم خوئ مفرماید: در ما نحن فیه در وقت عقل مگوید تو که نمدان نمازت قصر است یا تمام؟ باید احتیاط کن و هر
ّکه وجوب متعلق به کل لیفکند آن تم خواند، بعد شتمام را نم خواند ولاین شخص نماز قصر را م ،دو را بخوان

فرمایند اینجا از قبیل استصحاب کلصلاة، آیا این ساقط شد یا نه؟ م صلاة، طبیع ّنمازی بر این واجب بوده، کل صلاة ی
قسم ثان است و بعد توضیح مدهند این مطلب را که ی مقدار روشن بشود.

مفرمایند ی حصهای از طبیع صلاة در ضمن صلاة قصر است، ی حصهدیرش در ضمن صلاة تمام است، ول همین
حصهی در ضمن صلاة قصر دو تا اضافه و دو نسبت حقیقیه دارد: ی اضافهبه این فرد است که این طبیع صلاة در ضمن

اضافه به فرد دارد و ی است، این حصه ی گوئیم این حصهای از کل؛ چون ما مّهم اضافه به خود کل این فرد است، ی
اضافه به خود کلّ دارد، همانگونه که وقت مخواهید زید را معرف کنید، مگوئید ی حصهای از طبیعت انسان در ضمن
این زید است، آن طبیع انسان در ضمن زید را ی وقت به لحاظ خود زید در نظر مگیرید مگوئیم هذا زیدٌ و ی وقت به

لحاظ کلّ انسان در نظر مگیریم مگوئیم هذا انسانٌ.

هم اضافه به خود کل صلاة در ضمن قصر، ی طبیع اضافه به قصر است؛ یعن پس این نماز قصر دو تا اضافه دارد: ی
صلاة و طبیعت صلاة دارد. بعد مخواهند اینجا آن وجوب کلّ طبیع را بویند متیقّن الحدوث است، وقت شارع گفته نماز

واجب است ی طبیعت صلاة بر ما واجب شده، اما حال که نماز قصر را خوانده و طبیع را در ضمن این فرد انجام داد
نمدانیم که آیا آن طبیعت کلّیه ساقط شد یا آن طبیعت کلیه واقع شد؟ لذا بعد از نماز قصر استصحاب بقای وجوب متعلق

طبیع الصلاة را جاری کرده و کاری به این نماز قصر نداریم، تمام شده، وجوب متعلق کل صلاة را استصحاب مکنیم، هنوز
نماز بر او واجب است، چه زمان این وجوب ساقط مشود؟ وقت که طرف دوم علم اجمال را انجام دهد.

بنابراین مرحوم خوئ مفرماید: در داخل وقت باز وقت که آوردنِ طرف دوم علم اجمال لازم است باید بیاورد، بعد که وقت



تمام شد باز مجدد مگویند آن فریضهفوت شده ولو فریضه ظاهریه، ما هم که گفتیم «اقض ما فات» شامل فریضه ظاهری هم
را بیاورد، همان طوری که در داخل وقت باید طرف دوم علم اجمال شود، پس باید در خارج وقت آن طرف دوم علم اجمالم

را مآورد در خارج وقت هم باید قضا کند.[2]

ادعای استصحاب فرد مردد در مسئله

ایشان در ادامه مفرماید: «قد ترر ف بعض اللمات ف هذا المقام و امثاله»؛ ی مطلب در کلمات بزرگان هم در این بحث و
هم در امثال این بحث است که گفتهاند این استصحاب جاری نیست برای اینه این استصحاب از قبیل استصحاب کل نیست

که شما بوئید استصحاب کل قسم ثان جریان دارد، بله این استصحاب فرد مردد است؛ یعن مگوئیم ی فرد برای ما
واجب بوده یا قصر یا اتمام، نمدانیم کدام ی از این دو واجب است؟ فرد مردد است و مگویند استصحاب در فرد مردد

ن و فرد یعنتعی تهافت و تناقض دارد؛ زیرا فرد یعن ندارد و فرد مردد اصلا وجود خارج جریان ندارد؛ چون فرد مردد اصلا
وجود و «الوجود یساوق التشخّص»، این را در فلسفه مگویند وجود یعن تشخص و تعین، اگر ی جای تردد است وجود

خارج ندارد.

ما در عالم نفسمان مردد بین الفردین مشویم، اما در عالم خارج تردد معنا ندارد و ما بخواهیم استصحاب را در آن جاری
کنیم، باید مستصحب ما موجود باشد، فرد مردد موجود نیست تا بوئیم ی فردی به صورت مردد یقیناً بوده، الآن با آوردنِ
قصر نمدانیم آن فرد مردد از بین رفت یا نه؟ استصحاب کنیم بقاء فرد مردد را، این معقول نیست برای اینه مستصحب در

اینجا موجود نیست. لذا برخ مگویند ما نحن فیه هم از قبیل استصحاب فرد مردد است و مآیند این کبری را ضمیمه مکنند
ندارد. ما در استصحاب در فرد مردد اصلا ه فرد مردد وجود خارجکه استصحاب در فرد مردد جریان ندارد، برای این

مستصحب نداریم، چه چیزی را مخواهید استصحاب کنید؟!

رد استصحاب فرد مردد

محقق خوئ مفرماید: این اشتباه است. اصلا ما نحن فیه استصحاب کلّ قسم ثان است و از قبیل استصحاب فرد مردد
نیست؛ زیرا ما نحن فیه استصحاب ی وجوب معین و مشخص است، در ما نحن فیه مگوئیم ی طبیعت صلاة که این

ء متعلق وجوب است؛ یعنشود هم در ضمن این قصر و هم در ضمن اتمام، این فرد متعلق وجوب است، این شموجود م
این کلّ موجود است و شارع واجب کرده است طبیع نماز را، منته نمدانیم با قصر این طبیع نماز محقق شد و امتثال

واقع شد یا نه، باید اتمام هم بیاوریم؟

حال که علم اجمال داریم بعد از آوردن قصر، بقای آن وجوب را که به طبیع الصلاة تعلق پیدا کرده استصحاب مکنیم.
ن لا باعتبار اضافته إلل نمعی مشخص فرماید: «إن المستصحب إنما هو شخص الوجوب الحادث الذی هو فردایشان م

الفرد»؛ یعن ی حصهمعینه است اما نه اینه این حصه اضافه به فرد دارد «لعدم العلم به، بعد تردده بین القصر و التمام بل
باعتبار اضافته إل الطبیعه»؛ این حصه اضافه به آن کل طبیع صلاة دارد، «و هو بهذا الاعتبار متیقن الحدوث مشوک

البقاء»؛ مگوئیم این وجوب به کلّ صلاة تعلق پیدا کرده، پس تعلق وجوب به طبیع صلاة متیقن است، اما بعد از آوردن
قصر، نمدانیم باق است یا باق نیست، بقاءش را استصحاب مکنیم.

است، آن وجوب آن طبیعت الصلاة که بر ما واجب بود هنوز باق قسم ثان فرماید: پس در ما نحن فیه استصحاب کلبعد م
که به طبیع الصلاة تعلق پیدا کرده بود باق است. لذا اگر داخل وقت بودی باید طرف دیر علم اجمال را انجام بده، اگر

خارج وقت شد آنجا هم باید قضا کنیم.[3]



ی نتهای اینجا وجود دارد و اشاره دارند به مطلب جلسه گذشته که مگفتیم در خارج وقت ش مکنیم آیا در داخل وقت
مأمور به را آوردیم یا نه؟ در خارج وقت استصحاب مکنیم عدم اتیان مأمور به را و با این عدم اتیان فوت را اثبات مکنیم؛

یعن فوت را با اصل استصحاب عدم اتیان اثبات مکنیم، اما ایشان مگوید: طبق این بیان که ما مگوئیم، فوت
فریضهظاهریه محرزٌ بالوجدان؛ یعن اینجا دیر بالاصل نیست. مگوییم الآن فریضه ظاهریه را نیاوردید، فریضه ظاهریه این
بود که احتیاط کن در وقت آن عدل دوم علم اجمال که نماز تمام است را بیاوری، در وقت که وجداناً نیاوردی، پس الآن در

خارج وقت مگوئیم فریضه ظاهریه وجداناً فوت شد. شما وظیفهتان در وقت این بوده که احتیاط کنید و نردید، پس احتیاط
وظیفهی ظاهریه شما بود این احتیاط «فات عنم وجداناً»، نیاوردید و فقط نماز قصر را خواندید.

به بیان دیر، بوئیم چرا تفی کردید و چه چیزی در ذهن شریف محقق خوئ بوده که اینجا بین اینه اگر احتیاط شرع باشد
یا عقل باشد تفی کردید؟ در حین اینه هر دو ظاهری است، چه احتیاط را از اخبار بیریم و چه احتیاط را از عقل این

عنوانٌ ظاهری، وظیفةٌ ظاهریة، حال گاه اوقات در اصل عمل مگوئیم اصل عمل مفید حم نیست، ول وظیفه ظاهری که
م شرعگوئیم حبوجوب الاحتیاط»، اما اگر عقل شد م شرع مگوئیم اینجا «ح‌اگر مستند اخبار شد م آورد، منتهم

نداریم ول وظیفه ظاهریه داریم و در نتیجه ما در باب «اقض ما فات» طبق اینه مرحوم خوئ بیان مکنند یعن ولو به نحو
وظیفه ظاهری، اگر وظیفه ظاهریه هم از شما فوت شد اینجا باید انجام بدهید.

به بیان سوم، ی وقت مگوئیم آنچه محوم به حم واقع یا محوم به حم ظاهری است، اگر این را گفتیم «اقض ما فات»
شق سوم را نمگیرد؛ چون در شق سوم اصلا حم نداریم، اما اگر گفتیم «ما فات» یعن وظیفهی واقع و وظیفهی ظاهری و
وظیفه ظاهری اعم از حم ظاهری است، مگوئیم ممن است ی جا وظیفه باشد ول حم نباشد، وظیفه یعن در مقام عمل،

در این صورت مگوئیم این «اقض ما فات» مگوید شما در وقت هر وظیفهای داشتید به عنوان الحم الواقع یا به عنوان
الحم الظاهری و به عنوان الوظیفة الظاهریة در مقام عمل، اگر انجام ندادی بعد باید قضا کن و در این فرض سوم عقل

مگوید وظیفهظاهریه شخص عبارت از این است که احتیاط کند.

در وقت که مقتض الاستصحاب است نه در خارج وقت، در خارج وقت فوت وظیفهظاهریه وجدان است و دیر نیازی به
اصل نداریم. ایشان مفرماید: «فإذا کان الحال کذل حتّ خرج الوقت فقد فاتته الفریضة الظاهریة وجداناً». حرف درست هم
هست، درست است شما در وقت با استصحاب اثبات وظیفه ظاهریه کرده و گفتید استصحاب مگوید آن طبیعت صلاة هنوز
باق است و باید انجام بدهید و باید نماز تمام هم بخوانید، در وقت با استصحاب وظیفه ظاهری را تثبیت مکند، اما حالا وقت
گذشت، الآن فوت وظیفهظاهریه استصحاب نیست. در بحثهای گذشته بعضها فوت وظیفه ظاهریه را با استصحاب درست
مکردند، اما اینجا ایشان مگوید این دیر با استصحاب نیست بله وجدان است، وجداناً وظیفه ظاهریه در اینجا فوت شده

است.[4]

روی مطالب محقق خوئ دقت کرده و ببینید به کجای آن متوان اشال کرد، آیا بین مطالب ایشان با مطالب که در چند
صفحه گذشته فرمودند احتمال تهافت مائ وجود دارد یا نه؟ ببینید قابل جمع هست یا نه؟

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «و الذي ينبغ أن يقال هو التفصيل بين تنجز التليف الموجب للاحتياط ف الوقت، و بين حدوث المنجز خارج الوقت.
يك فنفسه التش بعد خروجه انقدح ف بعض الفروض الخلافية ثم ف ًوجوب القصر مث الوقت عل ف كما إذا بن الثان فعل
الدليل و تردد فيما هو وظيفته من القصر و التمام، فانت وظيفته حينئذ الجمع بين الأمرين احتياطاً، لأجل العلم الإجمال المنجز



الحادث بعد الوقت يجب عليه الاحتياط بالنسبة إل الصلوات الآتية ما لم يستقر رأيه ف المسألة عل أحد الأمرين. و أما بالنسبة
إل الصلاة الت مض وقتها فلا يجب الاحتياط عليه بقضاء الصلاة تماماً، لأنّه تابع لصدق الفوت و هو غير محرز، لاحتمال أن

بها عل الوقت قد أت ء. فما كانت وظيفته فالصلاة قصراً فلم يفت منه ش الوقت و ه بها ف أت الت ون الوظيفة هت
نف الأصل البراءة عنه. و لعل فوت الفريضة غير محرز وجداناً، و مقتض الفرض، و ما هو موضوع القضاء أعن وجهها عل

القضاء ف هذه الصورة متسالم عليه و خارج عن محل اللام. و أما عل الأول أعن ثبوت المنجز ف الوقت و وجوب الاحتياط
وجوب الاحتياط شرعاً المستفاد ذلك من الأخبار كما التزم به بعضهم فلا ينبغ فبناء عل .بقاعدة الاشتغال و العلم الإجمال

الشكّ ف وجوب القضاء حينئذ، لأنّ الوظيفة الشرعية ظاهراً هو الاحتياط من دون فرق ف ذلك بين الشبهة الحمية كالقصر و
التمام و الظهر و الجمعة، و الموضوعية كما ف صورة تردد الساتر بين الطاهر و النجس و قد أخل بما هو وظيفته ف أمثال ذلك

عل الفرض فلم يعمل بالاحتياط و لم يأت ف الوقت إ ببعض الأطراف، فلم ين قد امتثل الفريضة الواجبة عليه ف مرحلة
الظاهر أعن الجمع بين الصلاتين الذي هو مصداق الاحتياط الواجب عليه ظاهراً فقد فاتته الفريضة الظاهرية وجداناً، فيشمله لا

محالة عموم أدلّة القضاء المأخوذ ف موضوعها عنوان فوت الفريضة و هو أعم من فوت الفريضة الواقعية و الظاهرية بلا
إشال. و من هنا لم يستشل أحد ف وجوب القضاء فيما لو صلّ ف ثوب مستصحب النجاسة، مع أنّ فوت الفريضة الواقعية

غير محرز هنا، لاحتمال طهارة الثوب واقعاً و عدم إصابة الاستصحاب للواقع، و ليس ذلك إلا لأجل أنّ وظيفته الظاهرية بمقتض
الاستصحاب كان هو الاجتناب عن الثوب المذكور و إيقاع الصلاة ف ثوب طاهر و لنّه أخل بذلك ففاتته الفريضة الظاهرية،

فيندرج لذلك تحت عموم أدلّة القضاء. و لا فرق بين الاستصحاب و بين قاعدة الاحتياط بعد البناء عل وجوبه شرعاً كما هو
المفروض، لون كل منهما حماً ظاهرياً مقرراً ف ظرف الشكّ.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 81 – 82.

[2] . «و أما بناء عل وجوب الاحتياط بحم العقل بمناط قاعدة الاشتغال و العلم الإجمال لا بحم الشارع كما هو الصحيح، و قد
بيناه ف محلّه فاللازم حينئذ هو القضاء أيضاً، و ذلك لأنّ المفروض تنجز الواقع ف الوقت، و بعد الإتيان بأحد طرف العلم

الإجمال كالقصر يشكّ ف سقوط التليف المتعلّق بطبيع الصلاة و مقتض الاستصحاب بقاؤه، بناء عل ما هو الصواب من
جريانه ف القسم الثان من استصحاب اللّ. فإنّ المقام من هذا القبيل، إذ لو كان المأمور به هو القصر فقد سقطبالامتثال

ة من الطبيعالصلاة، فإنّ الحص طبيع قطعاً، و إن كان هو التمام فهو باقٍ يقيناً، فيستصحب شخص الوجوب المضاف إل
المتحقّقة ف ضمن الفرد تون ذات إضافتين حقيقيتين، إحداهما إل الفرد و الاخرى إل الطبيع. فالحصة من طبيع الإنسان

الطبيعة فيقال: هذا إنسان، و كلتا الإضافتين عل خرى إلالفرد فيقال: هذا زيد، و ا ة إلضمن زيد تضاف مر الموجودة ف
سبيل الحقيقة، و لا يعتبر ف استصحاب اللّ ف القسم الثان أكثر من إضافة الحصة إل الطبيعة كما تقرر ف محلّه. و عل هذا
فالحصة المتشخّصة من الوجوب الحادثة ف الوقت و إن كانت باعتبار إضافتها إل الفرد مشوكة الحدوث، لتردد الحادث بين

القصر و التمام حسب الفرض لنّها بالقياس إل طبيع الصلاة متيقّنة الحدوث مشوكة الارتفاع، فيستصحب بقاؤها بعد تمامية
أركان الاستصحاب.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 82 – 83.

[3] . «و بهذا البيان يندفع ما قد ترر ف بعض اللمات ف هذا المقام و أمثاله من المنع عن جريان الاستصحاب لونه من
د خارجاً كد، حيث إنّه لا وجود للمردصحيحاً لاستصحاب الفرد المرد د و لا نقول به إذ لا نعقل معناستصحاب [الفرد] المرد
يجري استصحابه أو لا يجري، فانّ الوجود يساوق التشخّص. فل ما وجد ف الخارج فهو فرد معين مشخّص لا تردد فيه، غاية

الأمر أنّ ذلك الفرد المعين قد يون مما نعلمه و قد لا نعلمه، فالتردد إنّما يون ف افق النفس، لا ف وجود الفرد خارجاً الذي هو
الموضوع للأحام. وجه الاندفاع: أنّ المستصحب كما عرفت إنّما هو شخص الوجوب الحادث الذي هو فرد مشخّص معين،

لن لا باعتبار إضافته إل الفرد لعدم العلم به بعد تردده بين القصر و التمام، بل باعتبار إضافته إل الطبيعة، و هو بهذا الاعتبار
متيقّن الحدوث مشوك البقاء.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 83.

[4] . «و كيف كان فهذا الاستصحاب و هو من القسم الثان من استصحاب اللّجارٍ ف المقام، و بمقتضاه يحم ببقاء الوجوب
المتعلّق بطبيع الصلاة، و لا ياد يحرز فراغ الذمة عن هذا الواجب إ بالإتيان بالطرف الآخر للعلم الإجمال، فما لم يؤت به كانت

الفريضة الشرعية الظاهرية الثابتة ببركة الاستصحاب باقية بحالها، فاذا كان الحال كذلك حتّ خرج الوقت فقد فاتته الفريضة
الظاهرية وجداناً، من دون حاجة إل إثبات ذلك بالأصل.و قد عرفت آنفا أنّ الفوت المأخوذ ف موضوع وجوب القضاء أعم من
فوت الفريضة الواقعية و الظاهرية. فالمقام نظير ما لو شك ف الوقت ف الإتيان بالفريضة فوجب عليه ذلك استصحاباً إ أنّه لم



يصل نسياناً أو عصياناً، فإنّه لا إشال ف وجوب القضاء عليه حينئذ مع أنّ فوت الفريضة الواقعية غير محرز، و إنّما المحرز
ف م بوجوب القضاء هناك كفللح فا يالاستصحاب، فاذا كان هذا المقدار مم فوت الفريضة الظاهرية الثابتة بمقتض

المقام أيضاً لوحدة المناط.  و قد تحصل من ذلك: أنّه لا فرق ف وجوب القضاء بين ما إذا كانت الجزئية أو الشرطية ثابتة بدليل
خارجه فلا يجب القضاء. و لعل ا مع حدوثه فالوقت، و أم ز فومة العقل من باب الاحتياط مع فرض ثبوت المنجأو بح شرع

هذا كما سبق هو المتسالم عليه بين الأصحاب و خارج عن محل اللام.» همان، ص 83 – 84.


