
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 27 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که اگر ی جزئ از اجزای نماز به قاعده احتیاط و به حم عقل ثابت باشد و شخص در وقت، نماز را بدون
آن جزء بخواند، بعد از آنه وقت سپری و تمام شد آیا اینجا باز قضای این نماز واجب است یا نه؟ عرض کردیم صاحب ریاض

حرف اصلاش این است که اینجا صدق فوت نمکند و موضوع وجوب قضا جای است که ی فوت واقع شده باشد، شاید
همین نماز بدون آن جزء مطابق با واقع باشد و همان مأمور به واقع باشد که ملف آن را در وقت آورده. لذا ما عنوان «فوت»

را احراز نمکنیم تا بوئیم قضا واجب است؛ زیرا موضوع قضا «اقض ما فات» است و در اینجا «ما فات» برای ما محرز
نیست. صاحب جواهر فرمود: نه، صدق فوت مکند که ما گفتیم بنا بر اینه فوت را اعم از فوت مأمور به واقع و مأمور به

ظاهری بدانیم این فرمایش صاحب جواهر درست است.

بررس جریان استصحاب در مسئله

نتهای که وجود دارد این است که آیا اینجا متوانیم استصحاب جاری کنیم؟ بوئیم ی شخص نماز بدون آن جزئ که فرض
ما این است که آن جزء من الاجزاء العقلیة است (یعن عقل گفته باید آن جزء آورده شود روی قاعده اشتغال)، وقت نمازش تمام
شد بوئیم ش مکنیم اینجا مأمور به واقع آورده شده یا نه؟ عدم اتیان مأمور به را در داخل وقت استصحاب کنیم و اگر در

داخل وقت استصحاب جاری شد بر اینه شما مأمور به را نیاوردید همین موضوع فوت را درست مکند، ما با این استصحاب
اثبات مکنیم که پس این نماز و مأمور به فوت شده پس بعد الوقت باید قضا کند.

طبق قاعده اشتغال ممن است کس بوید در جای که نمدانیم سوره واجب است یا نه؟ عقل مگوید شما باید بیاورید، چون
مشهور برائت هستند، حال اگر کس گفت روی قاعده اشتغال باید این جزء آورده شود و شخص نمازش را بدون این جزء آورد،

بعد از اینه نماز تمام مشود ش مکند که آیا مأمور به را آورد یا نه؟ اینجا استصحاب کنیم عدم اتیان مأمور به را، این
استصحاب چه اشال دارد؟

اشالات وارد بر جریان استصحاب

در اینجا دو اشال بر جریان استصحاب مطرح است:

اشال اول

ی اشال این است که این اصل مثبت است، شما مخواهید با استصحاب عدم اتیان مأمور به، فوت را اثبات کرده و بوئید

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فوت موضوع قضاست، این مشود اصل مثبت. اصل مثبت را هم که مشهور قائل به اعتبارش نیستند، مثل اینه مگوئید
حیات زید موضوع برای وجوب نفقه است، بعد بوئیم زید قبلا مخورده الآن ش مکنیم مخورد یا نه؟ استصحاب کنیم

خوردن را لإثبات الحیات که مشود اصل مثبت.

آری، ی وقت مگویید زید قبلا زنده بوده و الآن ش مکنیم حیات دارد یا نه؟ استصحاب مکنیم حیات را، اینجا خود
م شرعگوئیم مستصحب یا باید حندارد و استصحاب درست است. م الاست، اش م شرعمستصحب موضوع برای ح

باشد یا موضوع حم شرع باشد، اما ی وقت مگوئیم قبلا فوت شده بود و بعد از این عمل ش مکنیم فوت از بین رفت یا
نه؟ استصحاب مکنیم فوت را، فوت موضوع برای قضاست این عیب ندارد، اما این استصحاب را مگوئیم با نیاوردن این

سوره در نماز بعد از نماز ش مکنیم بالأخره این نمازی که خوانده شد آیا «یصدق علیه المأمور به ام لا یصدق»؟

ش مکنیم مأمور به را آورده یا نه؟ قبل از نماز که مأمور به را نیاورده بود، با این عمل ش مکنیم مأمور به را آورده یا نه؟
استصحاب مکنیم عمل اتیان مأمور به را و مگوییم مأمور به را نیاورده. مگوئیم أین الفوت؟لازمه عادی یا عقلاش فوت

است، کس که مأمور به را نیاورده لازمهعادی و عقل او فوت است که این مشود اصل مثبت.

پاسخ اول از اشال

محقق همدان در مصباح الفقیه مگوید: این دو تا اصلا دو تا نیستند که ی لازم دیری باشد، بله فوت همان عدم اتیان است
و بین فوت و عدم اتیان فرق وجود ندارد. اینجا بعض از بزرگان مثل مرحوم خوئ و دیران مگویند نه، بین فوت و عدم

اتیان فرق وجود دارد. عدم اتیان ی امر عدم است، اما فوت ی امر وجودی است؛ چون فوت ی امر وجودی است لذا دو
چیز است، او عنوان عدم دارد و این عنوان وجودی دارد.

نظیر این مطلب در بحث استصحاب عدم تذکیه مرحوم شیخ مطرح کردند که برخ مگویند عدم تذکیه نمتواند اثبات میته
بودن کند مر روی اصل مثبت، حال آنجا ممن بود بوئیم بین میته و عدم تذکیه فرق است، ول انصافش این است که عرفاً

بین الفوت و عدم اتیان فرق وجود ندارد و فوت یعن عدم الاتیان.

محقق خوی مفرماید: فوت امر وجودی است، اما ترک عدم امر وجودی نیست و ی شاهدی مآورد و شاهدش این است که
کس که اول وقت نمازش را نخواند نمگویند فوت شد، بله مگویند «ترک الصلاة ف اول الوقت»، اما تعبیر فوت صدق
نمکند؛ زیرا اول وقت از دستش رفت و فوت شد. نمتوانیم بوئیم مأمور به کلا فوت شده، ول به اعتبار اینه فضیلت از

دست رفت فوت شد، همین مقدار فوت صدق مکند.

در هر صورت به نظر مرسد عرفاً اینها دو عنوان نیست ولو به دقت عقلیه، مثل اینه فرض کنید در باب مردن، مرگ را
مگویند خودش ی حیات جدیدی است، مرگ عدم نیست که کس فر کند با مرگ نابود مشود، مرگ انتقال از ی داری به
دار دیر است، در موت اینطور است اما در فوت افعال بین عدم الفعل و بین فوت الفعل عرفاً فرق وجود ندارد. در باب مرگ
باز عرف هم نمتواند فرق را بفهمد، عرف مگوید این کارش تمام شد در حال که شرعاً و عقلا تازه کارش شروع مشود بعد

از مردن.

پاسخ دوم

به نظر ما اصل مثبت معتبر و حجت است همانگونه که مرحوم ایروان مگوید: در اصل مثبت باید ناه کنیم به دلیل آن اصل



عمل، در بعض از موارد مثبتاتش حجیت دارد و در بعض از موارد مثبتاتش حجیت ندارد.

پاسخ سوم

گذارند، اینجا هم انصافش این است که اگر فوت هم یهم فرق م و غیر جل جل ،و غیر خف مشهور که بین واسطه خف
عنوان دیری باشد واسطه واسطهغیر جل و واسطه خف و مخف است. لذا این اشال خیل اساس ندارد که ما بوییم اصل

مثبت است.

خلاصه آنکه، صاحب ریاض فرمود صدق فوت نمکند، صاحب جواهر گفت نه فوت امر ظاهری هست. آمدیم سراغ این
ال اول این اصل مثبت است که ما جواب دادیم، جواب این است که اولامطلب که استصحاب کنیم عدم اتیان مأمور به را، اش

از نظر مبنا ما اصل مثبت را قبول داریم و ثانیاً اینجا واسطه خف است و ثالثاً اینجا فوت با عدم الاتیان عرفاً ی است و این
تلاش که مرحوم خوئ کردند که مگویند نه، خیل جاها ترک است و فوت نیست، آن هم دقت کنید نسبت به همین اول وقت

مگوید این از دستم رفت و فوت شد، خود انسان مگوید، نماز به طور کل فوت نشده اما فوت اول وقت صدق مکند.

اشال دوم

این از قبیل استصحاب در شبهات مفهومیه است، اما توضیح گوید اصلایم است که مال دوم در کلمات مرحوم حاش
نمدهد، ول گویا مخواهد بوید بعد از اینه این نماز تمام مشود، چون ش ما در این است که آیا این جزء داخل در مفهوم

صلاة است یا نه؟ در نتیجه این نماز که من بدون وضو خواندم «لیس بصلاة»، یا این جزء داخل در مفهوم صلاة نیست که این
صلاة باشد. وقت مخواهید استصحاب کنید مشود استصحاب در شبهه مفهومیه و استصحاب در شبهات مفهومیه جریان

ندارد.

پاسخ اشال دوم

جواب این است که به هیچ وجه اینطور نیست و ما اصلا کاری به مفهوم صلاة نداریم که بوئیم در داخل مفهوم صلاة آیا این
عنوان، این سوره مقوم این مفهوم است یا نیست، تا بوئید استصحاب در شبهات مفهومیه جریان ندارد. بحث ما در این فعل

خارج است که مگوئیم ی مأموربه در عالم خارج باید به عنوان امتثال مآوردیم، نمدانیم این فعل ما مصداق آن امتثال
هست یا نیست؟ اینجا استصحاب مکنیم عدم امتثال را، مگوئیم ی واجب بر ما هست و نمدانیم با این عمل آن واجب
امتثال شد یا نه؟ استصحاب مکنیم عدم اتیان را، لذا تعجب است از ایشان که چرا مسئله شبهه مفهومیه را مطرح فرموده

است.

به بیان دیر، کس که این جزء عقل را نیاورده آیا  در داخل وقت مگوئیم این استصحاب عدم اتیان جریان دارد و اگر در
داخل وقت برایش اعاده لازم شد روی قاعده ملازمه بوئیم هر جا اعاده باشد اگر اعاده نشد قضا واجب است، فقها مگویند

اعاده اینجا واجب است، اما در قضا ما موضوع مخواهیم به نام «فوت» و این محرز نیست که جوابش را دادیم که فوت هم
در اینجا محرز است و در نتیجه قضا واجب مشود و با این بیان دیر فرق نمکند که آن جزئ که ترک شده از اجزائ باشد
که شرعاً و به دلیل اللفظ یا اصل محرزٍ کالاستصحاب این دلیل شرع است، به دلیل شرع ثابت باشد یا به دلیل عقل. پس

این اشال هم کنار مرود.



دیدگاه محقق همدان در جریان استصحاب

ی نتهای در کلام محقق همدان وجود دارد که این هم خودش مؤید این مطلب مشود، ایشان مگوید: ما اگر گفتیم قضا
نیاز به امر جدید دارد، امر جدید معنایش این است که مولا مطلوبش متعدد است، مولا ی امر به صلاة کرده و بعد هم با امر

جدید مگوید اگر نمازت را در وقت نخواندی قضا کن، به چه معناست؟ ایشان مگوید لازمهاش این است که مولا تعدد
مطلوب دارد، ی مطلوبش اصل طبیع نماز است و مطلوب دومش نماز در وقت است، حال اگر نماز در وقت خوانده نشد آن

مطلوب اول به قوت خودش باق است که باید در خارج وقت قضا کنیم. وقت گذشته منته این امر به قضا مسئله را از باب
تعدد مطلوب مکند.

در نتیجه این عبارت محقق همدان در مصباح الفقیه که ایشان مگوید وقت امر به قضا آمد ما کشف از تعدد مطلوب کردیم،
حالا این ملّف در داخل وقت نیاورد ش مکنیم آن مطلوب اول بعد الوقت باق است یا باق نیست، استصحاب مکنیم بقاء

آن مطلوب اول را و در نتیجه باید در خارج وقت آورده شود.[1]

ال محقق خویاش

محقق خوی در اینجا ی استعجاب پیرامون کلام مرحوم همدان دارد و مگوید: این کلام از مثل همدان بسیار عجیب است،
شما این ملازمه را از کجا آوردید؟ اگر ما ی امر جدیدی به قضا داشتیم بوئیم از این امر استفاده مکنیم تعدد مطلوب را!
مفرماید: نه، شاید مطلوب واحد است اما روی ی مصلحت دیری مولا امر به قضا کرده باشد. لذا اگر مولا امر کرد که
کنید؟! شاید مطلوب مولا در همان نماز در وقت بوده و یخارج وقت قضا را انجام بده از کجا کشف از تعدد مطلوب م

مطلوب واحد هم بوده که از بین رفته و تمام شد.

در تمیل کلام محقق خوی باید گفت: مصلحت دیر شاید تنبیه ملف باشد، یا للأهمیة، اهمیت هم باز مآید روی مطلوب مولا،
ول آن هم مانع ندارد اما تنبیه بهتر است، مولا مگوید خیل خوب من نماز را در وقت مخواستم حالا که در وقت نخواندی
مطلوب من به طور کل از بین رفت، تنبیهت مکنم که باید قضا کن. ی مطلوب دیری غیر از آن مطلوب است که در نماز

در وقت است، مولا ی مطلوب داشته که مقید به وقت بوده و در وقت که انجام نشد ظرف مطلوب مولا از بین رفت و تمام
شد، اما حالا مگوید تنبیهاً قضایش را انجام بده. بیان مرحوم خوئ محمل دیری غیر از این ندارد، ایشان مفرماید ممن

است ی مصلحة اُخرای سبب شود که مولا امر به قضا کند، ربط به مسئله وحدت و تعدد مطلوب ندارد.[2]

ال محقق خویاش ارزیاب

به نظر مرسد حق با مرحوم همدان است. آری، امان عقل و ذات و وقوع این مسئلهای که مرحوم خوئ فرمودند وجود
دارد، اما به عرف که مراجعه کنیم قضا را برای تدارک ما فات مداند، مگوید شارع ی راه باز مکند، حال که نماز در

وقت را از دست دادی تا ی اندازهای جبران شود، معنای قضا این است، حال ما این را به عنوان تنبیه درست کنیم یا مصلحت
دیر، این عرفیت ندارد. عرف قضا را به عنوان تدارک ما فات مبیند، مگوید این بالأخره تدارک مکند مثل اینه وقوف

اضطراری در حج را بدل از وقوف اختیاری بداند، آن هم ی نحوه تدارک است. لذا این فرمایش ایشان در اینجا تمام نیست.

ال بر دیدگاه محقق همداناش

مرحوم همدان مگوید امر به قضا ملازمه دارد با تعدد مطلوب و وقت وقت را از دست داد ش مکنیم در بقاء آن مطلوب
اول، اشال ما این است که در اینجا چرا ش مکنیم؟ شما اگر از اول تعدد مطلوب را احراز کردی دیر نیازی به استصحاب



نداری، بعد الوقت ش نمکن، مگوئید همان مطلوب اول باق است و بعد از وقت هم باید مطلوب اول انجام شود، نیازی به
داند بدون سوره آورد، شگوییم اگر در داخل وقت ماستصحاب که ایشان اینجا مطرح کرده نیست. حال در تعدد مطلوب م
مکنیم که همان مطلوب اول را محقق کرد یا نه؟ اینجا استصحاب مکند ول اینجا خود این بحث تعدد مطلوب دیر نیازی به

استصحاب ندارد.

دیدگاه محقق خوی در مسئله

دیدگاه محقق خوی آن است که این شخص مطلقا باید قضا کند منته وقت مخواهند این را به صورت صناع بحث کنند
مگویند بحث ما در دو فرض است که ی فرض از محل نزاع خارج است و فرض دوم صوری دارد که در تمام آن صور قضا

واجب است.

فرض اول

که مسئلهاشتغال بعد الوقت ثابت باشد، مثلا گوید: در جایفرض اول که از محل نزاع خارج است مورد تسالم است. ایشان م
ی مجتهدی در داخل وقت نظرش این شد که در چنین شرایط نماز قصر است، نمازش را شسته خواند، وقت که گذشت

ادله را بررس کرد و بعد از بررس ادله بعد الوقت به هیچ طرف نرسید و گفت باید احتیاط کنیم، بین القصر و الاتمام جمع کرد.
در باب صلاة مسافر مواردی پیش مآید که نمدانیم آیا اینجا باید قصر خوانده شود یا جمع بین القصر و الاتمام؟

برای نمونه، در همین مطلب که خیل هم معروف است که این هشت فرسخ باید به اندازهمسیرة یوم هم باشد یا لازم نیست باشد،
ر اصلاو شاخصها و معیارهای دی که ما در بحث کتاب صلاة مسافر روشن کردیم که ملاک هشت فرسخ است. مسیرة یوم
الارض برود، اگر امام معصوم علیه السلام ط آدم ادله را مورد بحث قرار بدهد ملاک هشت فرسخ است، خواه با ط وقت

الارض کرد از ی مان به مان دیر رفت باید نمازش را قصر کند، خواه با وسیله سریع السیر برود یا پیاده برود، هر جور که
برود ملاک هشت فرسخ است.

اگر کس گفت: من به این نتیجه رسیدم که ملاک هشت فرسخ است و نمازش را قصر خواند وقت وقت گذشت دوباره ادله را
رود اینجا باید جمع کند بین القصر و الاتمام، مرحوم خوئدقیقه م که با هواپیما هشت فرسخ را در ی کردم، در جای بررس

مفرماید اینجا مسئله روشن است و آن نمازی که در وقت خوانده احتمال مطابقت با مأمور به را مدهد، اینجا صدق فوت
نیست و نمداند فوت شده یا نه؟ احتمال مدهد آنچه آورده مأمور به باشد. در اینجا از حالا به بعد باید نمازهایش را بین القصر

و الاتمام جمع کند.

بعد مفرماید: «لعل نف القضاء ف هذه الصوره متسالم علیه و خارج عن محل اللام»، محل کلام این فرض است که در داخل
وقت قاعده اشتغال را جاری کند و دلیل بر احتیاط را داشته باشد، اما مع ذل احتیاط نند، این جزء را در نماز نیاورد، ایشان

[3].عقل این جزء ثابت است یا بدلیل شرع فرماید اینجا دو صورت دارد: یا به دلیلم

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «و قد أجاب المحقّق الهمدان (قدس سره) عن الإشال أو: باتحاد الفوت مع الترك، و عدم الفرق بينهما إ ف مجرد
التعبير، فاستصحاب عدم الإتيان يف لإثبات وجوب القضاء. و ف هذا اللام ما لا يخف، فانّ الفوت عنوان وجودي يساوق



التعبير بالذهاب من اليس، و ليس هو بحسب المفهوم متّحداً مع الترك الذي هو أمر عدم، و إن كان مما يتحصل منه و يتسبب
بالترك إليه. و لذلك لا يصدق الفوت بقول مطلق بالترك ف مقدار من الوقت، و إنّما يصدق ذلك باعتبار فوت وقت الفضيلة، و أما

الصدق بقول مطلق فهو يتوقّف عل ذهاب الوقت كلّه، و هذا بخلاف عنوان الترك و عدم الإتيان فإنّه يصدق حت ف أثناء الوقت
فيقال: تركت الصلاة، أو لم آت بها، و لا يقال: فاتتن الصلاة. فاستصحاب العدم لا يجدي لإثبات عنوان الفوت. و أجاب عنه
الوقت أمرين، أحدهما: طبيع (قدس سره) ثانياً: بأنّ الأمر بالقضاء عند الفوت كاشف عن تعدّد المطلوب و كون الواجب ف

الصلاة و الآخر: إيقاعها ف الوقت، و إ فمع وحدة المطلوب لا وجه للأمر بالقضاء. و بعد سقوط الأمر بالمطلوب الآخر بخروج
به للمأمور به فيستصحب بقاؤه فيجب الاحتياط ف مطابقة المأت للشك ف ،ارتفاع الأمر المتعلّق بالطبيع الوقت نشك ف

القضاء لعين الملاك الموجب له ف الأداء، و هو تعلّق الأمربطبيع الصلاة المفروض فيه الشك ف سقوطه بدون الإتيان بجزء أو
شرط.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 80 – 81.

[2] . «و أنت خبير بأنّ صدور هذا اللام من مثله عجيب، فإنّ الأمر بالقضاء لازم أعم لتعدّد المطلوب، فما يمن فيه أن يون
لأجل ذلك يمن أن يون لأجل مصلحة اخرى دعت المول إل الأمر به عند الفوت مع فرض وحدة المطلوب ف الوقت. فلا

ملازمة إذن بين وجوب القضاء و بين تعدّد المطلوب ك يون ثبوت الوجوب كاشفاً عن ذلك.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص:
.81

[3] . «و الذي ينبغ أن يقال هو التفصيل بين تنجز التليف الموجب للاحتياط ف الوقت، و بين حدوث المنجز خارج الوقت.
يك فنفسه التش بعد خروجه انقدح ف بعض الفروض الخلافية ثم ف ًوجوب القصر مث الوقت عل ف كما إذا بن الثان فعل
الدليل و تردد فيما هو وظيفته من القصر و التمام، فانت وظيفته حينئذ الجمع بين الأمرين احتياطاً، لأجل العلم الإجمال المنجز

الحادث بعد الوقت يجب عليه الاحتياط بالنسبة إل الصلوات الآتية ما لم يستقر رأيه ف المسألة عل أحد الأمرين. و أما بالنسبة
إل الصلاة الت مض وقتها فلا يجب الاحتياط عليه بقضاء الصلاة تماماً، لأنّه تابع لصدق الفوت و هو غير محرز، لاحتمال أن

بها عل الوقت قد أت ء. فما كانت وظيفته فالصلاة قصراً فلم يفت منه ش الوقت و ه بها ف أت الت ون الوظيفة هت
نف الأصل البراءة عنه. و لعل فوت الفريضة غير محرز وجداناً، و مقتض الفرض، و ما هو موضوع القضاء أعن وجهها عل

القضاء ف هذه الصورة متسالم عليه و خارج عن محل اللام.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 81.


