
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 52 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و لو أبدل قدّس سره هذه الآیة بقوله تعال *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* كان أول، بناء عل أنّ أكل المال عل وجه الخَدْع
ببیع ما یسوی درهماً بعشرة مع عدم تسلّط المخدوع بعد تبین خدعه عل رد المعاملة و عدم نفوذ رده أكل المال بالباطل، أما مع

رضاه بعد التبین بذلك فلا یعدّ أكً بالباطل.»

*لاطبِالْب مَینب مَالوملُوا اكتَا 3- استدلال به آیه شریفه *و لا

بحث در دلیل خیار غبن بود و مرحوم شیخ(ره) فرموده: مرحوم علامه(ره) در تذکره به آیه شریفه *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
منْم* استدلال کرده، اما همان طور که ملاحظه کردید، شیخ(ره) با اینه استدلال مرحوم علامه(ره) به این آیه را توجیه کرده، اما

مع ذل باز هم این آیه دلالت ندارد.

بعد فرموده: اگر مرحوم علامه(ره) به صدر آیه *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* تمس مکرد، برای اثبات خیار غبن از
استدلال به ذیل آیه أول بود.

شیخ(ره) فرموده: صدر آیه بر این مطلب دلالت دارد که أکل مال به باطل حرام است و در معاملهای که ی، دیری را مورد
فریب، خدعه و نیرن قرار داده، اگر بوییم که مغبون و مخدوع بعد از آنه روشن شد که کلاه سرش رفته، ردش فایدهای

ندارد، یعن خیار ندارد، لازمهاش این است که غابن و خادع در آنچه تصرف مکند، از مصادیق أکل مال به باطل باشد.

لذا برای اینه أکل مال به باطل نباشد، باید بوییم که: مغبون خیار دارد و اگر معامله را رد کرد، این ردش نافذ است، اما اگر
مغبون بعد از آنه روشن شد که فریب خورده، گفت: و لو کلاه سرم گذاشته، اما راض هستم، با این رضایت بعدی، دیر

تصرف غابن أکل مال به باطل نمشود.

جواب از شبهه اکل به باطل بودن قبل از تبین

نته دیر این است که فرموده: إقتضای إطلاق آیه این است که حت قبل از آن که مغبون بفهمد که کلاه سرش رفته، آیه
مفرماید: أکل مال به باطل حرام است، لذا این مال که به دست غابن آمده، چون از طریق خدعه بوده، لذا باید قبل از تبین هم

تصرف غابن در این مال حرام باشد، پس چرا مگویید: بعد از تبین أکل مال به باطل است؟

شیخ(ره) فرموده: مطلب همین طور است و إطلاق آیهی *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* إقتضاء دارد در معاملهای که غابن،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


مغبون را فریب داده، و لو قبل از آنه مغبون توجه به غبن پیدا کند، غابن حق تصرف در این مال را ندارد، چون أکل مال به
باطل صادق است.

منته این صورت از باب إجماع خارج مشود، یعن إجماع فقهاء بر این است که در معاملهای که أحدهما دیری را فریب
داده، خادع و غابن، قبل از تبین خدعه متواند در مال تصرف کند و بعد که خدعه روشن و آشار شد، آن وقت مغبون خیار

دارد.

پس چون إجماع داریم که قبل از تبین متواند تصرف کند، با این إجماع، این مورد را از عموم یا إطلاق آیه خارج مکنیم و
مگوییم: قبل از تبین اگر تصرف کرد، این أکل مال به باطل نیست.

وجود دو تعارض در استدلال به این آیه شریفه

بعد مرحوم شیخ(ره) در اینجا دو تعارض را بیان کردهاند.

تعارض اول: تعارض بین صدر و ذیل آیه

مَینب مَالوملُوا اكتَا فرماید: *و لاتعارض اول این است که فرموده: بین صدر و ذیل آیه شریفه تعارض وجود دارد، صدر آیه م 
بِالْباطل*، که نتیجه گرفتیم که بعد از تبین، اگر رد مغبون نافذ نباشد، أکل غابن، أکل مال به باطل مشود و أکل هم کنایه از

تصرف است، پس تصرفش باطل و حرام مشود.

اما ذیل آیه در بحث دیروز شیخ(ره) فرموده: ذیل آیه آنچه را لازم مداند، *تجارةً عن تَراضٍ منْم* است، که در معاملهی غبنیه
هم *تجارةً عن تَراضٍ منْم* وجود دارد، منته تراض مشروط به شرط مساوات است، اما این هم شرط نیست، بله عنوان

داع را دارد.

پس نتیجه این مشود در معاملهی غبن هم متوانیم بوییم که: *تجارةً عن تَراضٍ منْم* صدق مکند و لذا تصرف حلال است
و اشال ندارد، در حال که صدر آیه مگوید: تصرف غابن أکل مال به باطل و حرام است، پس بین صدر و ذیل آیه تعارض

واقع مشود.

البته این تعارض بنا بر نظر مشهور مفسرین و فقهاء است که استثناء *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* را استثناء منقطع
مدانند، که اگر گفتیم: استثناء منقطع است، یعن در حم دو جمله مستقل است، که در این صورت مگوییم: این جمله با آن

جمله تعارض دارد.

راه حل برای رفع این تعارض

بعد شیخ(ره) فرموده: ی راه وجود دارد که این تعارض را از بین ببریم و آن اینه بوییم: این *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
ری ورود دارد، مسئلهی تعارض منتفبر دی که ی ورود دارد و در دو دلیل *لاطبِالْب مَینب مَالوملُوا اكتَا بر *و لا *مْنم

مشود، چون تعارض در جای که ی حاکم یا وارد بر دیری باشد منتف است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


ورود معنایش این است که دلیل موضوع دلیل دیر را وجداناً و حقیقتاً از بین ببرد، مثل همان مطلب مشهوری که در رابطه با
أصل و دلیل خواندید، که موضوع أصل عدم البیان است و اصالة البرائه در جای جاری مشود که بیان نباشد.

در برائت عقلیه عقل مگوید: عقاب بلابیان قبیح است، پس موضوع برائت عقلیه لابیانیت است و عقل مگوید: در جای که از
طرف مولا بیان نرسیده، اگر بر خلاف نظر مولا عمل انجام دادید، مولا نمتواند شما را عقاب کند، اما روایت عنوان بیان از

طرف شارع را دارد.

پس اگر در موردی، در ابتدا به دلیل عدم وجود بیان اصل جاری مکردیم، اما بعد از طرف شارع روایت وارد شد، این روایت
عنوان بیان را دارد و موضوع برائت عقلیه، یعن لابیانیت را وجداناً و حقیقتاً از بین مبرد.

در باب حومت دلیل حاکم، موضوع دلیل محوم را تعبداً از بین مبرد، اما در وارد و مورود، دلیل وارد موضوع دلیل مورود
را حقیقتاً و وجداناً و تویناً از بین مبرد.

در ما نحن فیه هم همین طور است، یعن موضوع حرمت تصرف در *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* در جای است که أکل
مال به باطل باشد، اما آیهی *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* این موضوع را از بین مبرد و مگوید: در هر جای که

*تجارةً عن تَراضٍ منْم* باشد، دیر أکل مال به باطل نیست. پس وقت ذیل آیه موضوع صدر آیه را منتف کرد، مگوییم ذیل آیه
بر صدر آن وارد است.

است، چون بیان کردیم که نظر شیخ(ره) این است که در معاملهی غبنیه تراض کاف فعل (سؤال و پاسخ استاد محترم) تراض
گوید که هر جا تراضم *مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لااست، *ا وجود دارد، که همین مقدار در حلیت تصرف کاف فعل
فته که معامله غبنه غبن هم هست، اما معامله باطل نیست و هیچ کس هم نباشد، حلیت تصرف موجود است، لذا با این فعل

باطل است.

اما در تعارض اول هدف این بود که اگر صدر آیه با ذیل آن تعارض کرد، تعارضا تساقطا، لذا به أصاله اللزوم مراجعه مکنیم.

تعارض دوم: تعارض صدر و ذیل آیه به کم اجماع مرکب

تعارض دوم این است که فرموده: این *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* شامل صورت غیر خدعه هم مشود، یعن جای که
مشتری مبیند که بایع جنس صد تومان را به هزار تومان مفروشد و توجه به زیادهی قیمت هم دارد، اما مع ذل معامله

مکند.

در اینجا چون توجه دارد، خدعهای در کار نیست، برای اینه گفتیم که: در مفهوم لغوی خدعه و غبن، جهل مغبون وجود دارد،
لذا نمشود که انسان بداند که بایع کلاه سرش مگذارد، مع ذل بوییم که: این معامله غبنیه است. پس در جای که خدعهای

در کار نباشد، همه مگویند که: در چنین معاملهای خیار وجود ندارد، لذا از راه عدم قول به فصل بوییم که: در صورت هم که
خدعه وجود دارد خیار نیست.

در اینجا ی إجماع مرکب داریم که خیار غبن اگر ثابت باشد، بین صورت که خدعه در کار باشد، یعن صدق خدعه بند یا
صدق خدعه نند فرق نیست و اگر هم خیار غبن ثابت نباشد، باز هم بین آن دو صورت فرق نیست، پس اگر این طرف قضیه

را روشن کرده و گفتیم که: در جای که خدعه نیست، یعن به قیمت اضافهای به مشتری فروخته و مشتری هم توجه، هیچ ی از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


فقها نفتهاند که: اینجا خیار وجود دارد. پس اگر در اینجا خیار نیست، در صورت خدعه هم باید بوییم که: خیار وجود ندارد.

پس *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* مگوید: در این معامله، چه در جای که مشتری توجه به خدعه دارد و چه در جای که
توجه به خدعه ندارد، خیار وجود ندارد.

اما صدر آیه فقط مختص به صورت خدعه است، چون أکل مال به باطل فقط در جای صدق مکند، که کس انسان را فریب
داده و زیادتر از آنچه که باید بیرد گرفته است، پس صدر آیه مختص به صورت خدعه است و مگوید: مخدوع و مغبون خیار

دارد.

باز إجماع مرکب را آورده مگوییم: هر جا اثبات کردید که در صورت خدعه خیار وجود دارد، در صورت عدم خدعه هم که
مشتری متوجه است که بایع کلاه سرش مگذارد، باید بوییم که: در آنجا هم خیار وجود دارد.

پس ذیل آیه از راه إجماع مرکب دلالت بر عدم ثبوت خیار دارد، اما صدر آیه از راه إجماع مرکب دلالت بر ثبوت خیار دارد، که
این صدر و ذیل تعارض کرده و بعد که تساقط شد، به اصاله اللزوم مراجعه مکنیم.

پس مرحوم شیخ(ره) در این دلیل که آن را بهتر و أول از استدلال علامه(ره) دانسته فرمودهاند: این دلیل هم گرفتار معارضه
است، لذا تساقط کرده و به اصالة اللزوم رجوع مکنیم.

4- تمس به حدیث تلق رکبان

دلیل چهارم این است که عدهای به حدیث تلق رکبان برای اثبات خیار غبن تمس کردهاند، که از پیامبر اکرم(صل اله علیه و
آله) وارد شده که حضرت فرمودند: نروید با رکبان تلق کنید، «فإن تلقّا أحدکم» اگر با رکبان تلق کردید و بعد آن رکبان دیدند

که قیمت مالشان بیش از آن بوده است که به شما فروختهاند، این رکبان خیار دارند.

توضیحش این است که مسئله این گونه بوده است که عدهای اجناس را برای شهر و روستای مبردند که بفروشند، اما عدهای
از افرادی که فرشان فر مادی و مال بود، قبل از اینه این رکبان وارد ده و شهر شوند، به ملاقات و استقبال اینها رفته

مگفتند: این جنس که آوردهاید، در بازار خیل مشتری ندارد، لذا جنس که صد تومان قیمت داشت، مثلا 60 تومان از رکبان
مخریدند و بعد همان جنس را در بازار به دو برابر قیمت مفروختند.

پیامبر(صلوات اله علیه و عل آله) از این نه کرده و فرمودند: با رکبان ملاقات و تلق ننید و اگر ی از شما با آنها ملاقات
کرد و جنس را از آنها خرید، صاحب سلعه که همان رکبان هستند، بعد که دید که این جنس در این شهر ارزش بیشتری دارد،

خیار دارند.

حال از این حدیث تلق الرکبان برای اثبات خیار غبن استفاده کردهاند.

نقد و بررس این استدلال

شیخ(ره) فرموده: اشال که به این استدلال وجود دارد این است که چنین حدیث در کتب معروفهی امامیه وجود ندارد، لذا اگر
سندش هم ضعیف باشد، چون در کتب معروفه نیست، نمتوانیم بوییم که: فقها به آن عمل کرده و لذا جبران ضعف سند را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


مکند، پس این هم برای ما دلیلیت ندارد.

5- تمس به حدیث لاضرر

دلیل پنجم این است که فرموده: قویترین چیزی که برای خیار غبن در تذکره و غیر تذکره، به آن استدلال شده، این کلام
پیامبر(صل اله علیه و آله) هست که فرمودند: «لاضرر و لاضرار ف الإسلام». حال وجه استدلال به این حدیث را در تطبیق

عرض مکنیم.

تطبیق عبارت

«و لو أبدل قدّس سره هذه الآیة بقوله تعال *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* كان أول»، اگر مرحوم علامه(ره) به جای
استدلال به آیه *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم*، به این آیه *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* استدلال مکرد، این أول بود،

«بناء عل أنّ أكل المال عل وجه الخَدْع»، بنا بر اینه أکل مال بر وجه خدع و خدعه، «ببیع ما یسوی درهماً بعشرة»، به سبب
بیع آنچه را که مساوی ی درهم ارزش دارد، به ده درهم بفروشد، «مع عدم تسلّط المخدوع»، در حال که مخدوع، یعن مغبون

تسلط ندارد، «بعد تبین خدعه عل رد المعاملة»، بعد از اینه خدعهاش روشن مشود، مخدوع تسلط بر رد و فسخ معامله ندارد،
«و عدم نفوذ رده أكل المال بالباطل»، و عدم نفوذ رد یعن بوییم که رد مخدوع و مغبون نافذ نیست، که اگر غابن بخواهد

تصرف کند، در حال که مغبون و مخدوع نمتواند رد کند، این أکل مال به باطل مشود.

«أما مع رضاه بعد التبین بذلك فلا یعدّ أكً بالباطل.»، اما اگر مخدوع، بعد از تبین خدع، به آن رضایت داد، دیر این أکل مال به
باطل نمشود.

«و مقتض الآیة و إن كان حرمة الأكل حتّ قبل تبین الخَدْع»، و مقتضای آیه هم عمومیت دارد و مگوید: أکل این مال برای
غابن به باطل است، حت قبل از اینه خدع روشن شود، «إ أنّه خرج بالإجماع»، الا اینه إجماع داریم که قبل از تبین خدع،
اگر غابن تصرف کرد اشال ندارد. «و بق ما بعد اطّلاع المغبون و ردِه للمعاملة.»، لذا آنچه که بعد از اطلاع مغبون است،
تحت عنوان أکل مال به باطل باق مماند و بعد از آنه مغبون رد کرد، در اینجا دیر عنوان أکل مال به باطل به طور مسلم

وجود دارد.

بعد فرموده: «لن یعارض الآیة ظاهر قوله تعال *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ*»، اما خود این استدلال به صدر آیه گرفتار
معارضه است، برای اینه این *و لا تَاكلُوا اموالَم بینَم بِالْباطل* با *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ* با هم تعارض دارند، البته

این بنا بر آن چیزی است که مشهور گفتهاند که: این «إلا» إستثنای منقطع است.

«بناء عل ما ذكرنا: من عدم خروج ذلك عن موضوع التراض»، بنا بر آنچه گفتیم که: معاملة غبنیه از موضوع تراض خارج
نیست، یعن در معاملهی غبنیه هم تراض وجود دارد، البته این بر خلاف فهم و ارتاز عرف است.

«فمع التافؤ یرجع إل أصالة اللزوم.»، حال که تعارض پیدا کردند، هر دو تافع دارند، چون هر دو آیه قرآن و قطع السند
هستند، لذا تساقط مکنند، که باید به اصالة اللزوم در معاملات رجوع کنیم.

مَالوملُوا اكتَا بر *و لا *مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لاویند: ذیل آیه *ابعد در اینجا خواستهاند تعارض را از بین ببرند و ب
بینَم بِالْباطل* ورود دارد و هر جا مسئلهی ورود مطرح است، دیر تعارض منتف است، «إ أن یقال: إنّ التراض مع الجهل

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


بالحال یخرج عن كون أكل الغابن لمال المغبون الجاهل أكً بالباطل.»، مر اینه بوییم: تراض در صورت جهل به حال خارج
مکند از اینه أکل غابن نسبت به مال مغبون را أکل مال به باطل باشد، یعن وقت مگوییم: تراض فعل وجود دارد، چرا این

تصرفش از مصادیق أکل مال به باطل باشد؟ أکل مال به باطل در جای است که تراض نباشد.

پس موضوع صدر آیه أکل مال به باطل است و مگوید: هر جا أکل مال به باطل باشد، تصرف حرام است، اما موضوع أکل
مال به باطل هم جای است که تراض موجود نباشد، در حال که ذیل آیه مگوید: تراض موجود است، پس موضوع أکل مال

به باطل را از بین مبرد و وقت أکل مال به باطل از بین رفت، حمش هم از بین مرود.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) عیب ندارد که بوییم: یخرج یعن خود تراض إخراج مکند، یعن خود تراض نمگذارد که این
أکل مال به باطل باشد، اما نه از باب اینه قبلا داخل بود، تا بعد اخراج کند، که یخرج به ذهن أقرب است، چون مخواهیم

بوییم که: عنوان ورود را دارد و وقت که عنوان ورود را دارد باید عنوان اخراج را داشته باشد. وارد موضوع دلیل دیر را
وجداناً از بین مبرد و لذا چون ی عنوان فاعل در کار هست، باید به صیغهی باب إفعال بخوانیم.

«و یمن أن یقال: إنّ آیة التراض یشمل غیر صورة الخَدْع»، این تعارض دوم است که آیهی تراض شامل غیر صورت خدعه
هم مشود، «كما إذا أقدم المغبون عل شراء العین محتمً لونه بأضعاف قیمته»، مثل جای که مغبون احتمال مدهد که بایع

چند برابر قیمت از آن پول مگیرد، اما اقدام مکند، که در اینجا خدعهای در کار نیست، یعن اضافه هست و پول زیادی گرفته،
اما چون جاهل نبوده و ملتفت بوده خدعهای نیست، «فیدل عل نف الخیار ف هذه الصورة من دون معارضٍ»، که آیه دلالت

مکند بر اینه در این صورت که خدعهای نبوده و تراض هم وجود دارد، خیار در کار نیست و نسبت به این صورت
معارضهای هم در کار نیست.

«فیثبت عدم الخیار ف الباق بعدم القول بالفصل»، باق یعن در صورتخدعه و جای که جهل مرکب دارد، یعن خیال مکند
که قیمت این واقعاً صد تومان است، اما بعد معلوم مشود که بیست تومان بیشتر ارزش نداشته، که عدم خیار در آن به عدم
مَالوملُوا اكتَا با آیه *و لا *مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لاپس آیه *ا ،«شود، «فتعارض مع آیة النهقول به فصل ثابت م

بینَم بِالْباطل* معارضه مکند، «المختصة بصورة الخَدْع»، که آیه نه اصلا شامل غیر صورة خدع نمشود و فقط بر صورت
خدع دلالت دارد، چون در صورت خدع است که أکل مال به باطل صدق مکند، «الشاملة غیرها بعدم القول بالفصل»، و آن

وقت مگوییم که: شامل غیر صورت خدع هم مشود، اما نه به دلالت خودش، بله به واسطه عدم قول به فصل.

 پس در ذیل آیه از راه إجماع مرکب روشن شد که بین صورت خدعه و غیر صورت خدعه فرق نیست و اگر ذیل آیه مگوید:
در غیر صورت خدعه تراض هست و چون خدع در کار نبوده، پس خیار نیست، لذا در صورت خدعه هم به إجماع مرکب
خیار نیست، اما صدر آیه مگوید: در صورت خدع خیار است و إجماع مرکب هم مگوید که: اگر در صورت خدعه خیار

است، در غیر صورت خدعه هم خیار است، لذا به سبب إجماع مرکب مگوییم که: صدر و ذیل آیه با یدیر متعارض است.

به این تعارض دوم اصطلاحاً مگویند: تعارض بالعرض، چون این تعارض دوم به ضمیمه اجماع مرکب محقق شده است.
مثال دیر برای تعارض بالعرض بین دلیل است که مگوید: نماز ظهر در روز جمعه واجب است، با دلیل که مگوید نماز

جمعه در روز جمعه واجب است، که این دو با هم تعارض مکنند و تعارضشان هم بالعرض است، یعن خودشان مدلولهای
خودشان نف نمکنند، اما چون خارجاً علم إجمال داریم که در روز جمعه ی از این دو واجب است، آن علم سبب مشود

که بین این دو تعارض به وجود آید.

پس فرق بین این تعارض دوم و تعارض اول در همین شد که در تعارض اول، تعارض بالذات است، اما در تعارض دوم،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


تعارض بالعرض است.

«فیرجع بعد تعارضهما بضمیمة عدم القول بالفصل و تافئهما إل أصالة اللزوم.»، و این «بضمیمه» متعلق به «تعارضهما»
است یعن بعد از تعارض این دو، که منشأ تعارض هم عدم قول به فصل است و بعد از تاف آن دو، به اصالةاللزوم رجوع

مکنیم.

«و استدل أیضاً ف التذكرة: بأنّ النب صلّ اله علیه و آله أثبت الخیار ف تلقّ الركبان»، در تلق رکبان تعبیری که در روایت
آمده این است که «فصاحب السلعه بالخیار» که سلعه یعن متاع، «إذا دخل السوق»، یعن اگر در بازار دید که این جنس که
دلال بیرون شهر از آن خریده، مثلا 50 تومان در بازار دو برابر است، در این صورت صاحب سلعه خیار دارد، «و إنّما أثبته
للغبن.»، که مگوییم: وجه که پیامبر(صل اله علیه و آله) خیار را برای صاحب سلعه اثبات کرد، به دلیل وجود غبن بود.

«و یمن أن یمنع صحة حایة إثبات الخیار»، اما شیخ(ره) فرموده: ممن است که ما أصل این قضیه را منر شویم که
پیامبر(صل اله علیه و آله) از تلقّ رکبان نه کرده و فرموده باشند که رکبان خیار دارند، «لعدم وجودها ف التب المعروفة

بین الإمامیة»، چون در کتب معروف بین امامیه این روایت وجود ندارد، «لیقبل ضعفه الانجبار بالعمل.»، تا ضعف این حدیث از
راه عمل فقهاء جبران شود.

البته این ادعای شیخ(ره) است، در حال که شیخ طوس(ره) در کتاب خلاف این روایت را آورده و مرحوم محقق اصفهان(ره)
در حاشیهی ماسب فرموده: این روایت در نزد قدمای اصحاب مشهور بوده است، ابن زهره(ره) هم در کتاب غنیه به این

روایت استدلال کرده، در حال که ابن زهره(ره) از افرادی است که تا خبری قطع الصدور نباشد، به آن خبر عمل نمکند و لذا
این فرمایش شیخ(ره) مورد مناقشه است و این روایت در کتب امامیه آمده و به آن استدلال هم شده است.

«و أقوى ما استدل به عل ذلك ف التذكرة و غیرها قوله(صلّ اله علیه و آله): «لا ضرر و لا ضرار ف الإسلام»»، این دلیل پنجم
خیار غبن است که قویترین چیزی که برای خیار غبن در تذکره و غیر تذکره به آن استدلال شده، قول پیامبر(صل اله علیه و

آله) است که فرموده: «لاضرر ولاضرار ف الإسلام»، که در اسلام ضرر و ضرار نیست.

«و كأنّ وجه الاستدلال: أنّ لزوم مثل هذا البیع و عدم تسلّط المغبون عل فسخه ضرر علیه و إضرار به فیون منفیاً»، بعد وجه
استدلال را بیان کردهاند که اگر بوییم که: بیع غبن لازم است و مغبون تسلط بر فسخ و خیار ندارد، این ضرر و إضرار بر

مغبون است، که در روایت نف شده است.

روایت لاضرر از چیزهای است که بعنوان قاعدهی لاضرر از آن بحث مکنند و معان متعدد برای این روایت شده، اما معنای
مشهور این است که مگویند: مقصود این است که در اسلام حم که موجب ضرر باشد وجود ندارد و اگر بخواهیم حم

کنیم به اینه معاملهی غبنیه لازم است و مغبون حق رد ندارد، این حم، حم ضرری است.

«فحاصل الروایة: أنّ الشارع لم یحم بحم یون فیه الضرر»، و حاصل روایت هم این است که شارع حم نرده که در آن
ضرر باشد، «و لم یسوغ إضرار المسلمین بعضهم بعضاً»، و اجازه نداده که مسلمین بعض به بعض دیر إضرار برساند، «و لم

یمضِ لهم من التصرفات ما فیه ضرر عل الممض علیه.»، و تصرفات را که ضرر بر ممضاء علیه باشد إمضا نرده است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین




