
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة القضاء » صلاة القضاء »

در تاریخ ۱۶ آبان ۱۴۰۲

صلاة القضاء
جلسه 24 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

سخن در وجوه است که محقق نائین اقامه کردند بر اینه حدیث لا تعاد شامل جاهل مطلقا، چه جاهل قاصر و چه جاهل
مقصر نمشود و فقط مختص به ناس است. اگر مبنای شما در مورد این قاعده روشن باشد بسیاری از مسائل کتاب الصلاة و

سؤالات که پیش مآید برای شما حل مشود.

محقق نائین تا اینجا دو مانع بر شمول «لاتعاد» نسبت به جاهل بیان نمود که در هر دو مانع، یا بزرگان و اعلام و یا خود ما
مناقشه داشتیم، منته مانع دوم نیاز به ی تملهای دارد، بالأخره بین حسنه عبداله بن سنان و این حدیث لا تعاد چار باید

کرد؟

نته اول: رابطه بین «لاتعاد» و روایت عبداله بن سنان

مرحوم نائین فرمود اینجا حومت معنا ندارد و دلیل اصل ایشان این بود که لسان این دو واحد است، در روایت حسنه
مگوید «علیه أن یعید» و در لا تعاد مگوید: «لا تعید»، لسان واحد است و «عل موردٍ واحد» مباشد؛ یعن شما مگوئید لا

تعاد شامل جهل است و موضوع این حسنه هم جهل است، نائین فرمود چون دو تعبیر مختلف عل موردٍ واحد جهل، این
تعارض و تناف است.

محقق خوئ جواب از مرحوم نائین دادند اما این قسمت از کلام نائین را جواب دادند و فقط در ذیل عبارتشان فرمودند مجرد
اتحاد در تعبیر موجب تناف نمشود؛ زیرا ی م‌گوید اعاده درباره جهل واجب است و دیری مگوید اعاده درباره جهل
واجب نیست، تناف بین این دو است و ما نمتوانیم مسئله حومت را مطرح کنیم. لا تعاد امتنان است ول آن هم نف این

امتنان را مکند، تناف است. بالأخره الآن ما نسبت بین این دو را چار کنیم؟

نته دوم: بررس تعارض احام ارشادی در شروط و جزئیات

از کلمات محقق خوئ و مرحوم والد ما استفاده مشود جای که پای تلیف ارشادی به میدان مآید از بحث تعارض خارج
است و «التعارض إنما یتحقق بین التلیفین المولویین»؛ بین دو تلیف مولوی فقط باید تعارض باشد. لذا اگر در ما نحن فیه

گفتیم ی یا هر دو ارشادی است اصلا تناف معنا ندارد و تعارض و اجرای قواعد تعارض معنا ندارد.

به نظر ما دلیل بر اختصاص تعارض به تالیف مولوی وجود ندارد؛ زیرا تعارض، تناف به حسب مقام جعل است ولو در
ارشادیات. لذا:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2260
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


1. ی وقت ارشاد إل أمرٍ عقل است که اینجا تعارض معنا ندارد و نمتوانیم بوئیم عقل دو جعل متناف دارد، این اصلا معنا
ندارد و تعارض در ارشاد به حم عقل لا یعقل و معقول نیست.

2. اما در ارشاد به جزئیت، مثلا ی روایت مگوید سوره جزء نماز است و ی روایت مگوید جزء نماز نیست، مثلا فرض
کنید بوئیم ی روایت مگوید واجب است و ی روایت مگوید حرام است، ی روایت مگوید جزء است و روایت دیر
مگوید مانع است، آیا نمشود اینها با هم تعارض کند؟! ولو آنه مگوید جزء است ارشاد به جزئیت مکند و آنه مگوید

.شرطٌ یا مانع ،یا مانع گوئیم جزءشود. لذا مکند، اما بین اینها تعارض واقع ممانع است ارشاد به مانعیت م

م عقل است اصلاام ارشادیهای که ارشاد به حبنابراین جای بحث از این کبری در کتاب تعادل و تراجیح است که در اح
تعارض معنا ندارد و تعارض در احام عقلیه معقول نیست؛ یعن شما نمتوانید دو حم عقل را آورده و بویید بینشان

تعارض وجود دارد! تعارض بین مجعول است، در احام جعلیه است، احام جعلیه اگر ارشاد به جزئیت یا ارشاد به مانعیت
باشد به نظر ما اینجا هم تناف فهمیده مشود از جمله در ما نحن فیه که از کلمات نائین نیز همین استفاده مشود.

پس روایت عبداله بن سنان مگوید: جهل مانع از صحت صلاة است، کس که نمداند اگر جاهلا آمد با لباس نجس نماز
گوید نه در صورت جهل مانع نیست، اینها تنافعن صحة الصلاة»، اما لا تعاد م خواند این نجاست در فرض جهل «مانع

است. لذا با این بیان مسئله تعارض نیز روشن مشود و در بحث تعادل و تراجیح ی بحث مستقل باز مشود که آیا در احام
ارشادیه ما قواعد تعارض را بیاوریم یا نه؟ ما نظرمان تفصیل است، در ارشاد به احام عقلیه لا معنا و لا یعقل، مسئله تعارض،

اما در ارشاد به جزئیت، شرطیت، مانعیت، اینها تعارض و قواعد تعارض جریان پیدا مکند. همین جا باید قواعد تعارض را
پیاده کنیم.

نته سوم: بررس موضوع روایت عبداله بن سنان

نته مهمتر این است که آیا این روایت اصلا مربوط به جهل است؟ مرحوم نائین در مقابل کسان که مسئله حومت را بیان
مکنند مفرماید شما مگوئید لا تعاد حاکم است و شامل جهل هم مشود. اگر لا تعادی که بخواهد شامل جهل بشود بر حسنه

عبداله بن سنان حومت داشته باشد نمشود؛ چون حسنه عبد اله بن سنان مربوط به جهل به حم است. روایت مفرماید
«ف رجل اصاب ثوبه جنابةٌ أو دم»، این علم به موضوع پیدا کرد «قبل أن یصلّ، ثم صلّ فیه»؛ یعن جهل به حم داشت.

مرحوم نائین اینگونه معنا مکند که این علم به موضوع و جهل به حم دارد، «صلّ فیه»، حال از امامعليه السلام مپرسد که
تلیف چیست؟امامعليه السلام مفرماید: «فعلیه أن یعید»[1]

اولا، این روایت در بعض از نسخههای تهذیب ی اضافهای هم دارد که: «و إن کان لم یعلم فلیس علیه إعادة»؛ یعن اگر علم به
اصابهاین دم یا جنابت قبل از نماز نداشت و جاهل به حم هم بود و نماز خواند و بعد از نماز متوجه شد که این لباسش آلوده به
خون یا جنابت است، اعاده لازم نیست. البته نیازی هم به این قسمت نیست؛ چون مفهوم صدر روایت همین است که «إن کان
علم أنّه اصاب ثوبه جنابةٌ»، در بعض از نسخهها «أو دم» هم ندارد، در بعض از نسخ دارد «دم قبل أن یصلّ ثم صلّ فیه ولم

یغسله، فعلیه أن یعید»، مفهومش این است که «إن کان لم یعلم فلیس علیه إعادة».

دیدگاه برگزیده در مورد جمع روایت و «لاتعاد»

به نظر ما این روایت اصلا ارتباط به جهل ندارد و ظهور در نسیان دارد، «علم اصاب ثوبه جنابةٌ أو دم»، امامعليه السلام
مفرماید: «إن کان علم قبل أن یصلّ ثم صلّ فیه»؛ یعن یادش رفت بدن یا لباسش را بشوید، با همان بدن یا لباس نجس نماز



خواند این مربوط به نسیان است. علم به موضوع با جهل به حم بسیار نادر است؛ یعن آن کس که علم به حم دارد موضوع
برایش موضوعیت دارد وگرنه کس که مگوید اصلا من نمدانم آیا خون مبطل نماز هست، مانع از صحت نماز هست یا نه؟

اینه علم به اصابه با عدم علم به اصابه چه فرق مکند؟ اما کس که حم را مداند این سؤال را مپرسد. لذا روایت ظاهر در
نس» فیه و لم یغسله» یعن ّصل م و علم به موضوع دارد،اما موقع نماز یادش رفت که بشوید، «ثمهمین است که علم به ح

أن یغسله». بنابراین روایت ظاهر در همین معنای نسیان است.

حال اگر پرسیده شود که روایت مگوید «علیه أن یعید»، لا تعاد که مسلم شامل نسیان است؛ یعن هیچ فقیه نفته که لا تعاد
شامل نسیان نمشود، بله همه مگویند شامل نسیان مسلّم مشود و نزاع در این است که علاوه بر نسیان آیا شامل جاهل هم

مشود یا نه؟  لا تعاد مگوید اگر صورت نسیان بود نیاز به اعاده ندارد؟ در پاسخ مگوئیم «علیه أن تعید» را حمل بر
استحباب کرده و مگوییم در آن لا تعاد مگوید: اگر در لباس یا بدن کس هر گونه نجاست بود و فراموش کرد که بشوید و با

همان لباس و بدن نجس نماز خواند، اعاده لازم نیست، اما روایت عبداله بن سنان مگوید: «فعلیه أن یعید» که حمل بر
استحباب مشود.

در بین فقها مرحوم حاج شیخ محمد تق آمل در مصباح الهدی و مرحوم شیخ مرتض حائری همین نظر را دارند، اولا هر دو،
مسئله را در باب نسیان مبرند و عبارت «علیه أن یعید» را حمل بر استحباب مکنند؛ یعن بوئیم در جای که لم یعلم

بالموضوع با همین لباس نجس آمد نماز خواند، استحباب الاعاده هم نیست، اما در جای که «علم بالموضوع و نس یستحب أن
یعید».

بنابراین امامعليه السلام مفرماید: «إن کان علم أنه أصاب ثوبه جنابةٌ قبل أن یصلّ ثم صلّ فیه و لم یغسله فعلیه أن یعید»، این
ی فرد. بعد مفرماید: «و إن کان لم یعلم فلیس علیه الاعاده»، این دو فرد طبق بیان که ما گفتیم کجا با ظهور منافات دارد؟
مگوئیم امامعليه السلام مفرماید: اگر علم به موضوع دارد و یادش رفته استحباب الاعاده است، علم به موضوع ندارد. اگر
نسیان متیقن از لا تعاد بود نمتوانیم به عمومش تمس کنیم. البته ی احتمال همین است که بوئیم حسنه عبداله بن سنان

مخصص واقع شود؛ یعن در مورد این نجاست در دم و جنابت نسیان موضوع اعاده است، عمده افراد لا تعاد از آن خارج
مشود، عمدهاش همین است یعن شما در اجزاء و شرایط عمدهاش در همین مسئله مانعیت از نجاست است.

مرحوم نائین هم در فرض جهل دارد که مگوید یا این را مخصص قرار بدهیم، اگر گفتیم نسیان است بوئیم این نسیان هم
مخصص است. ی احتمال هم قویتر است که «علیه أن یعید: را حمل بر استحباب کنیم. ما مخواهیم بوئیم اینجا ظهور
لاتعاد نسبت به نسیان اقوا است و در «علیه أن یعید» تصرف کرده و حمل بر استحباب کنیم و تخصیص هم لازم نمآید و

بوییم «علیه أن یعید» ظهور در وجوب دارد. تا اینجا وجه (یا مانع) اول و دوم تمام شد.

دلیل سوم (مانع سوم)

دلیل سوم که مرحوم خوئ مفرماید: این امتن الوجوه است. مرحوم نائین مفرماید این «طهور» در مستثن دو احتمال وجود
دارد «لا تعاد الصلاة إلا من خمسه:

1. ی طهور است که مگوئیم یا این طهارت اعم از حدث و خبث است که اگر گفتیم طهارت اعم از حدث و خبث است؛
یعن اگر کس جهل داشت به اینه نجاست مانع از صلاة است و با نجاست نماز خواند، نمازش باطل است؛ چون فرض کردیم

مستثن اعم از طهارت حدث و خبث است.



2. احتمال دوم این است که بوئیم نمدانیم و این طهور مجمل است، ایشان مگوید اگر مجمل باشد روی این قاعده که اجمال
در مخصص متصل، به عام سرایت مکند این لا تعاد مجمل مشود و وقت لا تعاد مجمل شد یعن مگوید نمدانیم در

نجاست خبث اگر جهل باشد، ی کس جاهل به حم است آیا اینجا اعاده است یا نه؟ لاتعاد نمتواند دلالت بر عدم الاعاده کند،
بعد باید در نجاست خبث به چه چیزی مراجعه کنیم؟

اگر بوییم لاتعاد نسبت به نجاست خبثیه مجمل است نمشود برای حم در جهل به نجاست خبث تمس کرد و باید در
نجاست خبث به اطلاقات ادله مانعیت تمس کرد، آن ادلهای که مگوید نجاست لباس و بدن مانعةٌ عن صحة الصلاة، بوئیم

و «إن کان جاهلا بالحم»، باید بوئیم شامل جهل به حم هم مشود و به اطلاق آن تمس کنیم.

نتیجه این است که لا تعاد شامل جهل نمشود، اگر گفتیم طهور عام است هم حدث و هم خبث که روشن است مرود در
مستثن؛ یعن اگر کس جاهل به حم هم شد در باب نجاست لباس و بدن در مستثناست و آنجا باید اعاده شود، اگر گفتیم

مجمل است اینجا سرایت مکند و نمتواند برای عدم اعاده به لا تعاد تمس کنیم.[2]

محقق خوئ مفرماید: این امتن الوجوه است اما ما قرینهای داریم که این طهور در استثنای لا تعاد مختص به طهارت حدثیه
است و شامل طهارت خبثیه نمشود و قرینه این است که در همین روایت لا تعاد بعد از این پنج مورد (طهور، وقت، قبله، رکوع

و سجود) آمده: «و القرائة سنّةٌ و التشهد سنةٌ و التبیر سنةٌ»، سنّت در مقابل فریضه، فریضه یعن «ما فرضه اله ف کتابه» و
سنّت یعن «ما فرضه النب» از طریق پیامبر صل اله عليه وآله بیان شده و پیامبر وجوبش را بیان فرموده است.

بعد مرحوم خوئ مفرماید: عجیب این است، گاه مگویند روایت باید با قرآن سازگاری داشته باشد، این پنج مورد در قرآن
آمده: «و اقیموا الصلاة و آتوا الزکوة و ارکعوا مع الراکعین»[3] درباره رکوع، «فسبح بحمد رب و کن من الساجدین»[4] درباره

سجده، «فلنولینم قبلة ترضاها»[5] راجع به قبله، «اقم الصلاة لدلوک الشمس ال غسق اللیل»[6] مربوط به وقت، و طهارت
حدثیه در قرآن آمده «یا ایها الذین آمنوا اذا قمتم ال الصلاة فاغسلوا وجوهم و ایدیم ال المرافق»[7]، اما آقای خوئ مفرماید

ذکری از طهارت خبثیه در قرآن نیامده است. پس معلوم مشود این طهارت از خبث «سنةٌ» و از استثنا خارج است.

لذا آن طهوری که در کنار آن پنج مورد ذکر شده طهارت حدثیه است به عنوان فریضةٌ و به عنوان «ما اوجبه اله ف کتابه»؛
یعن آنچه خدا در قرآن واجب کرده است اما بقیه امور هم پیامبر واجب کرده و منافات ندارد، بعضهایش مثل تبیرةالاحرام
ه فما أوجبه ال» فریضه یعن ام خودش را دارد منتهاح هم رکن باشد، رکن معنایش آن نیست که در قرآن آمده، رکن ی

کتابه»، راجع به تبیرة الاحرام در کتاب نیامده اما آن پنج مورد آمده و این سنّت هم به این معنا نیست که غیر رکن است چون
تبیر در آن وجود دارد.

لذا محقق خوئ مفرماید: جناب نائین! در اینجا اجمال در کار نیست، اینجا ما قرینه داریم که مراد از طهور فقط طهارت از
حدث است و طهارت از خبث مرود داخل در مستثن منه.[8]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

لجر نعليه السلام عهدِ البا عبا لْتاس :نَانٍ قَالس نب هدِ البع نع ةيرغالْم نب هدِ البع نع بِيها نع [بن ابراهيم عل] نْهع [1] . «و
اصاب ثَوبه جنَابةٌ او دم قَال انْ كانَ علم انَّه اصاب ثَوبه جنَابةٌ قَبل انْ يصلّ ثُم صلَّ فيه و لَم يغْسلْه فَعلَيه انْ يعيدَ ما صلَّ و انْ



كانَ لَم يعلَم بِه فَلَيس علَيه اعادةٌ و انْ كانَ يرى انَّه اصابه شَء فَنَظَر فَلَم ير شَيئاً اجزاه انْ ينْضحه بِالْماء.» الاف 3- 406- 9؛
التهذيب 2- 359- 1488 و الاستبصار 1- 182- 636؛ وسائل الشيعة؛ ج، ص: 475، ح 4216- 3.

[2] . «الثالث: أنّ الطهور الذي هو من الخمسة المعادة منها الصلاة إما أن يون أعم من الطهارة الحدثية و الخبثية، و إما أن
يون مجمً لا يدرى أنه يختص بالطهارة الحدثية أو يعم الخبثية أيضاً، و عل كلا الفرضين لا يمن التمسك به ف الحم بعدم

وجوب الإعادة عل الجاهل. أما بناء عل أنه أعم فلأجل أن صلاة الجاهل فاقدة لطهارة الثوب أو البدن و الإخلال بالطهارة الخبثية
مما تعاد منه الصلاة. و أما بناء عل إجماله فلأجل كفاية الإجمال ف الحم بوجوب الإعادة عل الجاهل بالحم أو بالاشتراط، و
ذلك لأن إجمال المخصص المتصل كالطهور يسرى إل العام كقوله «لا تعاد» و يسقطه عن الحجية ف مورد الإجمال، و معه لا

دليل عل عدم وجوب الإعادة ف مفروض اللام. و مقتض إطلاقات مانعية النجاسة ف الثوب و البدن بطلان صلاة الجاهل
القاصر و وجوب الإعادة عليه.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 321.

[3] . سوره بقره، آیه 43.
[4] . سوره حجر، آیه 98.
[5] . سوره بقره، آیه 144.
[6] . سوره إسراء، آیه 78.

[7] . سوره مائده، آیه 6.
[8] . «و هذا الوجه و إن كان أمتن الوجوه الت قيل أو يمن أن يقال ف المقام إ أنه أيضاً مما لا يمن المساعدة عليه، و ذلك

لأنّ الطهور حسبما ذكرناه ف أوائل التاب من أنه بمعن ما يتطهر به نظير الوقود و الفطور و السحور و غيرهما مما هو بمعن ما
يحصل به المبدأ، و قد يستعمل بمعن آخر أيضاً و إن كان أعم حيث إن ما يحصل به الطهارة و هو الماء و التراب غير مقيد
بطهارة دون طهارة و بالحدثية دون الخبثية، إ أن ف الحديث قرينة تدلنا عل أن المراد بالطهور خصوص ما يتطهر به من

الحدث فلا تشمل الطهارة الخبثية بوجه. بيان تلك القرينة: أن ذيل الحديث دلّنا عل عدم ركنية غير الخمسة ف الصلاة، حيث بين
أن القراءة و التشهد و التبير سنّة ثم إنّ الخمسة المذكورة ف الحديث ه بعينها الخمسة الت ذكرها اله سبحانه ف التاب و قد
دِي وجاس ِكِ وبرل اقْنُت ميرا مقوله ي و ف ينعاكالر عوا معكار اةَ وكآتُوا الز ةَ وٰوا الصيمقا من قائل و الركوع بقوله عز أشار إل

اركع مع الراكعين و ف غيرهما من الآيات. و أشار إل السجود بقوله فَسبِح بِحمدِ ربِكَ و كن من الساجِدِين و ف قوله يا ايها
الَّذِين آمنُوا اركعوا و اسجدُوا و اعبدُوا ربم و ف قوله يا مريم اقْنُت لربِكِ و اسجدِي و اركع و غيرها من الآيات. و إل القبلة

امرجِدِ الْحسالْم كَ شَطْرهجو ِلفَو تجخَر ثيح نم و بقوله و امرجِدِ الْحسالْم كَ شَطْرهجو ِلا فَواهضلَةً تَربنَّكَ قيّلأشار بقوله فَلَنُو
وداً و إلشْهانَ مرِ كآنَ الْفَجنَّ قُررِ اآنَ الْفَجقُر و لاللَّي قغَس لسِ ادُلُوكِ الشَّمةَ لٰالص مقالوقت بقوله ا و غيرهما. و أشار إل

و موهلُوا ۇجفَاغْس ةٰالص َلا تُمذٰا قُمنُوا اآم ا الَّذِينهيا ااعتبار الطهارة الحدثية من الغسل و الوضوء و التيمم أشار بقوله ي
ايدِيم الَ الْمرافق و امسحوا بِروسم و ارجلَم الَ الْعبين و انْ كنْتُم جنُباً فَاطَّهروا و انْ كنْتُم مرض او عل سفَرٍ او جاء احدٌ

تلك الخمسة الت ِباً و بذلك يظهر أن الحديث إنما يشير إليداً طَيعوا صممفَتَي اءتَجِدُوا م فَلَم اءسّالن تُمسم وا طالْغٰائ نم مْنم
ذكرها اله سبحانه ف التاب، و الذي ذكره سبحانه إنما هو خصوص الطهارة من الحدث أعن الغسل و الوضوء و التيمم و

ذلك ما استفدناه من ذيل الحديث، فلا محالة ينتج أن الطهور ف تاب، فاذا ضممنا إلال ليس من الطهارة الخبثية ذكر ف
الحديث إنما هو بمعن ما يتطهر به من الحدث، و أما الطهارة من الخبث فليست من الأركان الت تبطل الصلاة بالإخلال بها

مطلقاً كما هو الحال ف الخمسة المذكورة ف الحديث. و لعل ما ذكرناه هو الوجه فيما سله المشهور من أصحابنا حيث خصوا
الحديث بالطهارة من الحدث مع عمومه ف نفسه.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج، ص: 321 – 323.


