
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۳ آبان ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 21 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

اشال ششم

نظریه محقّق نایین بر اساس مسأله حق الطاعة است؛ یعن آنجای که مولا امری صادر کند و ما نمدانیم قرینه منفصله بر
استحباب وجود دارد یا نه؛ عقل مگوید قضاء لحق المولویه باید حمل بر وجوب شود و این عمل را به عنوان واجب انجام

دهیم.

گرچه سخن بالا، در کلمات مرحوم نایین مطرح نشده است؛ ول در اینجا، حم عقل هیچ ملاک جز مسأله حق الطاعة ندارد؛
بنابراین دیدگاه محقق نایین فقط بر اساس حق الطاعة درست است.

مسأله حق الطاعة این بود که چون وجدان مگوید اگر انسان در جای احتمال داد که مولا، تلیف را مطالبه مکند ولو بیان هم
نرده باشد، این احتمال منجز است و خالقیت و رازقیت هم حیثیت تقییدی دارد. ما در این سخن مناقشه کردیم که وقت خداوند

تواند به عنوان حیث تقییدی باشد و اگر شارع، روش خاصکند، مسأله خالقیت و رازقیت نمقانون جعل م ،تبارک و تعال
در قانون دارد باید بیان کند و بوید که هر جا نمدانید تلیف از شما مخواهم یا نه، احتیاط کنید. بله، اگر روش خاص در
تقنین و قانونگذاری ندارد، قاعده قبح عقاب بلا بیان به میدان مآید و مگوید در جای که بیان نیست، تلیف وجود ندارد و

عقاب هم نیست.

بنابراین اگر کس بخواهد مسل حق الطاعة را تثبیت کند، باید قاعده قبح عقاب بلا بیان را کنار بذارد. از مبعدات مسل حق
الطاعة، همین بحث است که در نسبت بین دو دلیل، به جای اینه ی را مخصص قرار بدهیم، باید ی ورود به دلیل دیر

داشته باشد و باید به این امر، ملتزم شوند، که التزام به آن، ممن نیست.

دیدگاه مرحوم امام خمین

دیدگاه دیری که با نظر مرحوم آقای بروجردی در نتیجه یسان مشود گرچه راه رسیدن به این نظریه از هم متفاوت است،
نظر مرحوم امام است که قائل به این هستند که وجوب حم عقلائ است؛ یعن عقلا بنایشان این است که اگر مولا امری کرد و

در ظاهر، اذن در ترک هم نبود؛ چنانچه عبد مخالفت کند، او را مذمت مکنند.

مرحوم امام بر اساس آنچه در مناهج الوصول آمده است، چهار مقدمه ذکر کردهاند و بعد از این چهار مقدمه، اثبات مکنند که
دلالت وضعیه بر وجوب، غیر معقول است و سپس کلام محقق عراق را که فرمودند از راه اطلاق وجوب را مفهمیم، مورد
مناقشه قرار مدهند. اشارهای هم به نظر مرحوم محقق حائری دارند و آن را رد مکنند و در پایان، نظریه خودشان را ذکر

منمایند. اما آن چهار مقدمه:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مقدّمه اول

اراده، به اختلاف ملاکات که در افعال وجود دارد، دارای شدّت و ضعف است. اراده که حرکتعضلات است، در جای که
مسأله مهم باشد به نحو شدید واقع مشود. برای نمونه، جای که ی بچهای نزدی آتش مشود، انسان با شدّت، دست او را

طبیع لیوان آب بخورد، دستش را خیل ه بخواهد یباشد، مانند این کند. یا اگر مسأله معمولگیرد و از آتش دورش مم
جلو مبرد و آن شدّت و حدّت دورکردن کودک از آتش را ندارد.

مرحوم امام مفرمایند که به نظر ما در این اراده نفسانیه ‐ که منبع و منشأ حرکت عضلات است‐ به اعتبار اختلاف که در
مصالح آن فعل و متعلّق اراده است، شدّت و ضعف وجود دارد. سپس سخن مرحوم نایین ‐که البته بنابر قول ما، مرحوم

عراق و مرحوم بروجردی هم در این سخن موافق با ایشان هستند‐ که اراده، شدّت و ضعف ندارد را رد مکنند و آن را مخالف
وجدان و برهان مدانند؛ با این بیان که آیا وجداناً کس که مخواهد بچه در حال غرقشدن را نجات دهد با فردی که کار

معمول، مانند بازکردن دفتر را مخواهد انجام دهد، فرق ندارد؟

مرحوم امام معتقد است که وجداناً بین این دو فرق است و هم چنین برهاناً هم فرق دارند؛ با این تقریر که برهان از راه اختلاف
در آثار است و اختلاف در آثار، دلالت بر اختلاف در مؤثرات مکند؛ یعن این حرکت عضلات که در نجات ی انسان وجود

دارد، غیر از حرکت عضلات است که در ی کار معمول وجود دارد.

ایشان در ادامه مفرمایند کسان که مخواهند بین اراده توینیه و تشریعیه فرق بذارند و قائل به این شوند که در اراده
توینیه، قوت و ضعف نیست، ول در تشریعیه وجود دارد، در پاسخ آنها خواهیم گفت که تفصیل در اینجا راه ندارد؛ زیرا اراده

توینیه هم دارای قوت و ضعف است.[1]

مقدمه دوم

اگر کس بپرسد منشأ اختلاف مراتب در اراده با اینه اراده مانند علم و وجود و از حقایق بسیطه است که امرشان دائر مدار
وجود و عدم است چیست؟ پاسخ مدهیم که همان تشی خاص که در فلسفه گفته مشود ما به الامتیاز عین ما به الاشتراک

است، در اراده هم وجود دارد. ایشان بر این اعتقاد است که اراده، عرض عریض و دارای مراتب زیادی است.

پس امام قائل به تشی است؛ یعن اختلاف ذات بین مراتب اراده نیست و تباین ذات بین وجوب و استحباب وجود ندارد.

این قول، در رد کسان از قدماست که بین وجوب و استحباب تباین به فصل معتقد بودند. آنها چون نمتوانستند بویند که
تباین، به تمام ذات است، قائل به تباین به فصل مشدند، که تباین به فصل، تباین ذات مشود. پس بنابر قول مرحوم امام، اینجا

تباین ذات وجود ندارد؛ بله تباین تشی دارند.[2]

مقدمه سوم

امر از افعال ارادی است؛ یعن همین که مولا مگوید: «أمرتُ» یا «إفعل»، از افعال ارادی است. فعل ارادی این نیست که
انسان حتماً کاری را در خارج انجام دهد، بله خودِ امر از افعال ارادی است. این فعل ارادی به تناسب خود، تحری عضله

دارد که به لسان است؛ یعن وقت کس امر مکند، با کیفیت کلام، یعن شدّت و غلظت و آرامش، تحری عضله مکند. این
مطلب مرحوم امام را متوان پاسخ به محقق بروجردی دانست که مفرمودند شدّت و ضعف به مقارنات است که همان فعل



مولاست.

است که مولا به آن امر م عضلات زبان، و اراده قوی یا ضعیف، تابع ادراک اهمیت فعل فرماید که تحریمرحوم امام م
کند.

با این بحث، اگر کس بخواهد بوید امر، بالذات دلالت بر بعث و تحری دارد؛ به این معنا که بوییم همین «أمرت» مخاطب را
به سمت مبعوث الیه تحری یا بعث مکند، این بحث را غیر معقول مدانند. با این بیان که منشأ انبعاث که در مأمور به وجود

مآید همان مبادی است که در خود مأمور وجود دارد؛ یعن این مأمور، معرفت به مقام مولا دارد؛ یا حب به مولا و یا عمل دارد
و یا خوف از شنجه مولا دارد. اینها سبب این مشود که در مأمور به انبعاث وجود آید.

ایشان در ادامه، در مخالفت با مشهور ‐که امر یا صیغه امر دال بر بعث و تحری است‐ مفرماید که امر یا صیغه آن، دلالت
بر بعث ندارد؛ بله موضوع اطاعت را برای عبد، محقق مکند؛ یعن آنچه محرک عبد است امر نیست؛ بله آن مبادی است که

در ذهن این مأمور وجود دارد.

مرحوم امام بر این باور است که «أمرت» و «إفعل» بالذات محرک نیست تا بوییم وجوب است یا استحباب؟ نخست باید
[3].است یا استحباب وجوب ،وییم که این تحریک و باعث است و بعد باثبات کنیم که امر یا هیئت إفعل محر

مقدمه چهارم

امر فعل ارادی است و هر فعل ارادی، تابع اراده است. وقت مولا امری مکند، کاشف از این است که مولا اراده کرده است.
یعن از علّت، معلول را کشف کردهایم، زیرا امر معلول و اراده، علت آن است.

ایشان مفرماید چون امر، بعث به سمت مبعوث إلیه دارد، پس کشف از مطلوب مکند؛  یعن مبعوث إلیه، مطلوب است.

امام در پاسخ به این پرسش که آیا دلالت امر بر اراده و مطلوبیت فعل، لفظ است؛ یعن لفظ «أمرت» دلالت بر اراده مولا دارد
یا از راه کشف إنّ (کشف معلول از علّت) این را متوجه مشویم؟ مفرمایند که این سخن را از کشف معلول از علّت مفهمیم؛
و لفظ هیچ دلالت بر این مطلب ندارد. به این بیان که دلالت امر بر اراده و مطلوبیت فعل، دلالت وضع لفظ نیست، بله دلالت

عقل است.[4]

خلاصه مقدمات مرحوم امام

امام رضوان اله تعال در مقدمه اول، تلیف اراده را روشن کردند. در مقدمه دوم، مراتب تشی خاص را مطرح نمودند و در
مقدمه سوم، قائل به این شدند که امر، موضوع اطاعت را محقق مکند. ایشان در مقدمه چهارم، که نتیجه قهری سه مقدمه قبل

است، مفرمایند که دلالت لفظیه وضعیه یا اطلاقیه، از شئون لفظ نیست؛ یعن دلالت امر بر وجوب و استحباب، نه به دلالت
وضعیه ارتباط دارد و نه به دلالت اطلاقیه؛ که با این سخنشان، قول مرحوم آخوند و نیز محقق عراق را رد مکنند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. «الأول: أنّه تختلف إرادة الفاعل فيما صدر منه قوة وضعفاً حسب اختلاف أهمية المصالح المدركة عنده، فالإرادة المحركة
لعضلاته لنجاة نفسه عن الهلة أقوى من الإرادة المحركة لها للقاء صديقه، وه أقوى من المحركة لها للتفرج والتفريح، فمراتب

الإرادة قوة وضعفاً تابعة لإدراك أهمية المصالح أو اختلاف الإشتياقات، وإختلاف حركة العضلات سرعة وقوة تابع لاختلاف
جميع الموارد عل ه ‐ من أنّ تحريك النّفس للعضلات فتقريرات بعض أعاظم العصر رحمه ال الإرادات كما هو ظاهر. فما ف

ر فيها الشدّة و الضعف‐ مخالفوينية لا يتصوه‐ من أنّ الإرادة التتقريرات بعض المحققين رحمه ال حدّ سواء‐ كما ف
للوجدان و البرهان: أما الأول فظاهر، ضرورة أقوائية إرادة الغريق لخلاص نفسه من إرادة الفاعل لنس البيت و شراء الزيت.

وأما الثان: فلأنّ اختلاف الآثار يدل عل اختلاف المؤثّرات، وإختلاف حركة العضلات المشاهد كاشف عن إختلاف الإرادة
المؤثّرة فيها، كما أنّ اختلاف الدواع موجب لإختلاف الإرادات، فالداع لإنجاء المحبوب من الهلة موجب لإرادة الحتمية
القوية، بخلاف الداع إل شراء اللحم، وهذا لا يناف كون الإرادة بفعالية النّفس كما هو التحقيق. و أما التفصيل بين الإرادة

التوينية و التشريعية، فلا يرجع إل محصل.» مناهج الوصول،ج1، ص247-248.
[2]. «الثانية: أنّ الإرادة لما كانت من الحقائق البسيطة كالعلم والوجود، يون التشيك الواقع فيها خاصياً‐ ما به الافتراق بين

مراتبها عين ما به الاشتراك‐ ولا يون الاختلاف بينها بتمام الذات المستعمل ف باب الماهيات، أو بعضها، أو خارجها، ضرورة
عدم التباين الذات بين الإرادة القوية والضعيفة، ولا يون اختلافهما ببعض الذات لبساطتها، ولا بأمر خارج، حتّ تونا ف مرتبة
واحدة والشدّة، والضعف لاحقان بها، فالإرادة كسائر الحقائق البسيطة يون افتراق مراتبها، كاشتراكها بتمام الذات، وتون ذات

عرض عريض ومراتب شتّ.» همان، ص248.
[3]. «الثالثة: أنّ صدور الأمر من الآمر‐ بما أنّه فعل إرادي له كسائر أفعاله الإرادية‐ مسبوق بمقدّمات من التصور إل الإرادة

وتحريك العضلات، غاية الأمر أنّ العضلات فيه عضلات اللسان، وتون الإرادة فيه‐ قوة وضعفاً‐ تابعة لإدراك أهمية الفعل
إنّه قد يظهر آثار الشدّة ف شراء اللحم. ثم إنجاء الولد من الغرق أقوى من الباعثة إل المبعوث إليه، ضرورة أنّ الإرادة الباعثة إل

المقال، بل ف كيفية تأدية اللام شدة، أو ف الصورة علواً وارتفاعاً، وقد [يقرن] أمره بأداة التأكيد والوعد والوعيد، كما أنه قد
[يقرنه] بالترخيص ف الترك، أو بما يفهم منه الوجوب أو الإستحباب.

وبالجملة: أن الأمر بما هو فعل اختياري إرادي صادر من الفاعل المختار، كسائر أفعاله من حيث المبادئ وجهات الإختلاف، فقد
يحرك الفاعل عضلات يده أو رجله لتحصيل مطلوبه مباشرة، وقد يحرك عضلات لسانه لتحصيل مطلوبه بمباشرة الغير، لا لأنّ

الأمر الّذي مفاده البعث هو الباعث بذاته، فإنه غير معقول، بل لأدائه بمقدّمات اخر‐ عل فرض تحقّقها‐ إل انبعاث المأمور، فإذا
أمر المول بشء ووصل إل العبد وتصور أمره، فإن وجدت ف نفسه مباد اخر، كالحب والمعرفة والطمع والخوف وأمثالها

تصير هذه المبادئ داعية للفاعل، فالأمر محقّق موضوعه الطاعة، لا المحرك بالذات.» همان، ص249-248.
[4]. «الرابعة: قد ظهر مما مر أن الأمر بما هو فعل إرادي للفاعل تابعلإرادته، فهو كاشف عنها نحو كشف المعلول عن علته، فإن

العقل يحم بأن كل فعل إرادي لا يتحقق من الفاعل المختار إلا بإرادته، وبما أنه بعث نحو المبعوث إليه كاشف عن مطلوبيته،
الإرادة المتعلقة بصدوره وعل الأمر مطلوبية فعل المأمور به. فدلالة الأمر عل إل نظير كشف المعلول عن علته بوجه، فإن الداع
مطلوبية الفعل المأمور به ليست دلالة لفظية وضعية، بل دلالة عقلية كدلالة كل ذي مبدأ عل تحقق مبادئه.»همان، ص250-249.


