
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما العقود: فمنها ما لا یدخله اتّفاقاً، و منها ما اختلف فیه، و منها ما یدخله اتّفاقاً. فالأول: الناح، فإنّه لا یدخله اتّفاقاً، كما عن
الخلاف و المبسوط و السرائر و جامع المقاصد و المسالك: الإجماع علیه.»

خلاصه مطالب گذشته

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: در ایقاعات خیار شرط جریان ندارد و دلیل محم که اقامه کردهاند این بود که خیار شرط در
موردی جریان دارد که سببیت فسخ مشروع و مسلم باشد، در حال که مشروعیت فسخ برای ما در باب ایقاعات یا معلوم العدم
است و یقین داریم که شارع در باب ایقاعات اجازهی فسخ نداده و یا لااقل ش داریم در اینه آیا شارع برای فسخ سببیت قائل

است یا نه؟ بنابراین نظر مرحوم شیخ(ره) این شد که در مطلق ایقاعات، خیار شرط جاری نیست.

اقسام عقود از حیث جواز دخول خیار شرط در آن

حال آیا خیار شرط در همهی عقود جاری است یا نه؟

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: عقود سه دسته است؛ در بعض از عقود بالإجماع خیار شرط جریان ندارد، دستهی دوم عقودی
است که محل خلاف است که آیا خیار شرط در آنها راه دارد یا نه؟ و دستهی سوم عقودی است که بالإجماع خیار شرط در آنها

جریان دارد، که برای هر کدام ی از این سه صورت، مثالهای را بیان کردهاند.

قسم اول: موارد اجماع عدم جریان خیار شرط

اما صورت اول یعن عقودی که إجماع قائم است بر اینه خیار شرط در آنها راه ندارد، مانند ناح، که از برخ از کتب معظم
فقه نقل کردهاند که اینها ادعای إجماع کردهاند بر اینه ناح عقدی نیست که در آن خیار شرط جریان پیدا کند.

بعد مرحوم شیخ(ره) فرموده: که غیر از مسئلهی إجماع، که شاید دلیل إجماع هم همین باشد، دو علت مهم وجود دارد، که ممن
است همین این دو علت مدرک اجماع باشند.

ی علت اینه شارع در خصوص عقد ناح، راه مخصوص برای برهم زدن آن قرار داده و شرعاً اگر ناح بخواهد مرتفع شود،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نیاز به طلاق دارد و طلاق هم چیزی است که با فسخ فرق دارد، لذا آثاری که بر فسخ مترتب است، بر طلاق مترتب نیست و
آثاری هم بر طلاق مترتب است، بر فسخ مترتب نیست.

دلیل دوم که از آن ی قاعدهی کل استنباط مشود این است که در هر عقدی که تقایل و اقاله راه داشته باشد، یعن طرفین با
اقاله و تراض بتوانند عقد را برهم بزنند، خیار هم از ی طرف متواند در آن جریان پیدا کند. حال از آنجا که در باب ناح إقاله

جریان ندارد، لذا خیار شرط هم جریان ندارد.

پس نتیجه این شد که عقد ناح از عقودی است که خیار شرط در آن جریان پیدا نمکند بالإجماع و الإتفاق مضافاً به این دو
دلیل که بیان کردیم.

قسم دوم: عقود محل خلاف

قسم دوم عقودی است که محل خلاف و اختلاف است، که آیا خیار شرط در آنها جریان دارد یا نه؟ که مرحوم شیخ(ره) حدود 6
نمونه از این عقود را بیان کردهاند.

1- وقف از عقود اختلاف

اولین مورد وقف است که فرموده: مشهور این است که خیار در وقف داخل نمشود، البته بعض مثل شهید ثان(ره) در
کنیم، در آن مخالف وجود دارد، پس در اینجا إجماع یبه کلمات علما مراجعه م ادعای إجماع کردهاند، اما وقت مسال

چیز روشن نیست، لذا مگوییم مشهور است که فقها قائلاند به اینه در وقف خیار شرط جریان ندارد.

سه دلیل بر عدم جریان خیار شرط در وقف

بعد شیخ(ره) در اینجا غیر از مسئله شهرت، سه دلیل برای این مدع اقامه کرده و هر سه را مورد مناقشه قرار دادهاند.

دلیل اول

دلیل اول این است که گفتهاند: وقف از عقودی است که در آن قصد قربت لازم است و هر چه که در آن قصد قربت لازم است،
با خیار منافات دارد و نمشود انسان قربه إل اله مل خودش را وقف کند، از آن طرف هم برای خودش خیار قرار داده و

بوید: اگر تا ده روز دیر پشیمان شدم، بتوانم این وقف را به هم بزنم.

نقد و بررس دلیل اول

شیخ(ره) فرموده: کبری را قبول نداریم، چه دلیل بر این کبرای کل داریم، که هر چه که در آن قصد قربت معتبر است، با جعل
لاترا برای خداوند وقف کند، اما چون موانع و مش ن است که انسان قصد قربت کند و مالخیار منافات داشته باشد؟ مم

ممن است برایش پیش آید، بوید که: تا ده روز دیر هم برای خودم خیار قرار مدهم که این اشال ندارد.



دلیل دوم:

دلیل دوم این است که وقف عبارت از ف مل بدون هیچ عوض است، یعن انسان آنچه را که در ملش بوده آزاد کرده و از
قید ملیت ف مکند. این صغری و کبری این است که هر چه که از قید ملیت ف شد، قابل رجوع به مل نیست.

به بیان دیر در تعریف وقف گفتهاند: وقف ف مل است، ف مل یعن اینه این مال دیر قابلیت تعلق ملیت را ندارد، حال
اگر بخواهید خیار قرار دهید، معنای جعل خیار این است که دوباره این مال را بتوانید به ملیت برگردانید.

پس ی کبرای کل هم در این دلیل دوم هست که هر چیزی که ف مل باشد، دیر با جعل خیار قابلیت رجوع به مل را
ندارد.

نقد و بررس دلیل دوم

شیخ(ره) فرموده: این کبری را هم قبول نداریم و چه دلیل داریم بر اینه نمتوانیم ف مل را از اول مشروط به خیاری قرار
داده و بوییم که این ف المل متزلزلا هست، تا زمان که این زمان خیار تمام شود؟ تا قبل از اتمام زمان خیار، هم متواند

مل ر فه مدت خیار تمام شد، دیخودش برگرداند، اما بعد از این تواند به ملرا به حال خودش رها کند و هم م ف
تثبیت شده و دیر راه برای رجوع به مل مال ندارد.

دلیل سوم:

دلیل سوم برای مشهور ی مؤثقه است، که اگر کس زمین را وقف کرده و شرط کند که هر زمان به آن احتیاج پیدا کردم، «أنا
أحق بها» از دیران به آن سزاوارتر باشم، در روایت دارد که بعد این واقف ممیرد و امام(علیه السلام) فرمودند: این زمین به

عنوان ارث به ورثهی وارث منتقل مشود.

شاهد در این است و مشهور از این روایت استفاده کردهاند که اینه امام(علیه السلام) مفرماید: این زمین به ارث به ورثه منتقل
مشود، این دلیل و نشانهی این است که این وقف، وقف باطل بوده است، چون واقف برای خودش جعل خیار کرده و گفته: هر

زمان احتیاج پیدا کردم این زمین مال خودم باشد.

وجه استدلال این شد که امام(علیه السلام) مفرمایند: این زمین به ارث به ورثه مرسد، که کشف از این مکند که این وقف
باطل بوده، اما کجای روایت دارد که واقف برای خودش جعل خیار کرده، تا مدعای مشهور درست شود؟

در اینجا باید بوییم که: در روایت، واقف گفته که: «إن احتجت إلیها فأنا أحق بها»، اگر خودم احتیاج به این زمین پیدا کردم،
احق به آن هستم، پس واقف شرط کرده که در صورت احتیاج، این وقف باطل باشد.

حال باید این ضمیمه را اضافه کنیم که فرق نمکند که وقف با شرط بنفسه باطل شود و یا بخواهیم آن را به سبب خیار باطل
کنیم، که نتیجه این مشود که اگر وقف تحقق پیدا کرد و واقف بخواهد برای خودش راه قرار دهد که بتواند وقف را ابطال کند،

مثلا جعل خیار کند، این وقف باطل است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) حال اگر در فرض است که شرط محقق شود و احتیاجش هم باشد، امام(علیه السلام) بفرماید:



«ترجع ف المیراث»، ش نیست که این دلالت دارد براینه این وقف باطل است، اما فرض این است که محتاج نشده و مرده،
پس چرا امام(علیه السلام) مفرمایند که این به ارث مرسد؟

امام(علیه السلام) فرموده: وقف صحیح نیست و این زمین بین ورثه تقسیم مشود و لذا اول عرض کردیم که در اینه این وقف
باطل است تردیدی نیست، چون امام(علیه السلام) فرموده: این زمین بین ورثه تقسیم مشود، منته دنبال این هستیم که چرا

باطل است؟

مشهور این سوال را به گونهای جواب دادهاند که برمگردد به اینه اگر در وقف، کس جعل خیار شرط برای خودش کرد، این
موجب بطلان وقف است.

نقد و بررس دلیل سوم

شیخ(ره) فرموده: «و ف دلالتها عل المدع تأمل»، در دلالت این روایت بر این مدع که در وقف خیار شرط جریان ندارد تأمل
است، که وجه تأمل را در تطبیق توضیح مدهیم.

بعد شیخ(ره) فرموده: مشایخ ثلاثه، کلین و شیخ طوس و صدوق(قدس سرهم)، صاحبان کتب اربعه، از عباراتشان استفاده
مشود که خیار را در وقف تجویز کردهاند.

2- صدقه از موارد اختلاف

مورد دوم از موارد اختلاف صدقه است، که اگر کس بخواهد صدقهای بدهد، آیا در صدقه جعل خیار برای صدقه دهنده درست
است یا نه؟ شیخ(ره) فرموده: ظاهر صدقه هم این است که همان حم وقف را دارد.

بعد عبارت را از مرحوم علامه(ره) در تذکره در باب وقف بیان کرده که ایشان اول فرموده: در وقف اگر شرط خیار شود درست
نیست و وقف باطل است و بعد فرموده: «کالعتق و الصدقه»، همان طور که در عتق و صدقه، اگر کس جعل خیار کند باطل

است، در وقف هم همین طور است.

این مطلب را مرحوم علامه(ره) در باب وقف بیان کرده، اما در باب خیار شرط، راجع به هبه مقبوضه مطلب را بیان کرده، که
از آن استفاده مشود که در هبه مقبوضه جعل خیار را تجویز کرده است، که اگر در هبه مقبوضه که لازم است، خیار شرط

جریان داشته باشد، نتیجه این مشود که در صدقه هم که ی از مصادیق هبه لازم است، خیار شرط جریان داشته باشد.

مرحوم شیخ(ره) عبارت علامه(ره) در باب خیار شرط در تذکره را در اینجا نقل کرده، که آن را در تطبیق توضیح مدهیم.

نظر مرحوم شیخ(ره) بر عدم جریان خیار شرط در صدقه

بعد مرحوم شیخ(ره) فرموده: اقوی این است که در صدقه خیار شرط جریان ندارد چون ی قاعده کلیه فقهیه داریم که «لایرجع
فیما کان له»، یعن آنچه را انسان که به عنوان خداوند انجام مدهد، دیر در آن حق رجوع وجود ندارد، که عمومیت دارد و

مگوید اگر انسان صدقهای به فقیری داد، نمتواند در این صدقه برای خودش جعل خیار کند.



بعد این را توضیح داده و فرموده: این دلیل که مگوید: «ما کان له لایرجع»، از آن استفاده مشود که در صدقه ی لزوم به
عنوان حم شرع وجود دارد، یعن صدقه ی عقد لازم است و لزومش به عنوان حم شرع است، همان طور که در عقود

جائزه، جواز ی حم شرع است و حم شرع هم قابلیت نقض و فسخ و اینه آن را از متعلقش جدا کنیم ندارد و اختیارش
به ید شارع است.

پس لزوم در صدقه م غیر منف از آن و به عنوان ی حم شرع است، لذا نمتوانیم با خیار این لزوم را از بین ببریم.

بعد سراغ صلح، ضمان، رهن و بیع صرف آمدهاند، که اینها مطلب مهم ندارد و در تطبیق توضیح مدهیم.

تطبیق عبارت

«و أما العقود: فمنها ما لا یدخله اتّفاقاً»، عقود سه دسته است؛ ی دسته آن است که اصلا داخل خیار در آنها بالإجماع
نمشود، «و منها ما اختلف فیه»، دستهی دوم مختلف فیه و محل اختلاف است «و منها ما یدخله اتّفاقاً.»، دسته سوم عقودی

است که بالإجماع خیار بر آن داخل مشود.

«فالأول: الناح»، حال از عقودی که إجماع داریم بر عدم دخول خیار در آن، ناح است، «فإنّه لا یدخله اتّفاقاً»، و به إجماع
فقها در ناح خیار شرط جریان ندارد، «كما عن الخلاف و المبسوط و السرائر و جامع المقاصد و المسالك: الإجماع علیه.»،

کما اینه در خلاف، مبسوط، سرائر، جامع المقاصد و مسال بر آن ادعای إجماع کردهاند.

بعد شیخ(ره) فرموده: «و لعلّه لتوقّف ارتفاعه شرعاً عل الطلاق»، شاید وجه عدم دخول خیار در ناح این باشد که چون شارع
برای از بین بردن آن، راه معین و مخصوص، به نام طلاق قرار داده است و عرض کردیم بین فسخ و طلاق از نظر آثار،

فرقهای بسیار زیادی وجود دارد.

شارع برای از بین رفتن ناح مسئلهی طلاق را قرار داده و برای طلاق هم شرایط معین قرار داده است، مثلا در طهر غیر مواقعه
باشد و در حضور دو شاهد عادل باشد و حتماً باید به لفظ باشد، در حال که در فسخ، فقها فسخ عمل را هم قائلاند، اما در

طلاق، طلاق عمل را هیچ کس قائل نیست.

«و عدم مشروعیة التقایل فیه.»، اقاله یعن فسخ طرفین، که در ناح مشروعیت ندارد و اینه مرحوم شیخ(ره) فرموده: تقایل، به
خاطر این است که فسخ ف الجمله در باب ناح داریم، مثل جای که مرد یا زن به ی از عیوب مجوزة برای فسخ ناح را فسخ

مکنند.

تواند طلاق دهد و اختیار طلاق با مرد است، اما فسخ این چنین نیست، یعناز فرقهای طلاق و فسخ این است که زن نم ی
هم مرد و هم زن متوانند در آن عیوب مجوزه فسخ کنند، لذا اینه فرموده: تقائل و نمگوید: عدم مشروعیت فسخ، چون فسخ،

ف الجمله در باب ناح مشروعیت دارد.

«و من الثان: الوقف»، از قسم دوم، یعن از عقودی که محل اختلاف بود وقف است، «فإنّ المشهور عدم دخوله فیه»، مشهور
قائلاند که دخول خیار در وقف جایز نیست، «و عن المسالك: أنّه موضع وفاق.»، و مسال فرموده: این مطلب موضع وفاق

است، «و یظهر من مح السرائر و الدروس وجود الخلاف فیه.»، از مح سرائر و دروس ظاهر مشود که در این مسئله هم
خلاف و مخالف وجود دارد.



«و ربما علّل باشتراط القربة فیه»، برای قول مشهور، به سه دلیل تعلیل آورده شده است؛ اول به اینه در وقف قصد قربت شرط
است، «و أنّه فكّ ملكٍ بغیر عوضٍ»، و دوم اینه وقف ف مل است، که همهی اینها صغری، برای دو کبری هستند؛ کبرای اول
اینه در هر چیزی که قصد قربت معتبر باشد، خیار در آن جریان ندارد و کبرای دوم هم اینه در هر چیزی که ف مل است،

خیار در آن جریان ندارد.

شیخ(ره) فرموده: «و البرى ف الصغریین ممنوعةٌ.»، کبرای در هر دو صغری، ممنوع است، که از خارج توضیح دادیم.

«و یمن الاستدلال له بالموثّقة المذكورة ف مسألة شرط الواقف»، دلیل سوم هم اینه ممن برای مشهور به مؤثقه مذکور در
مسئله شرط واقف استدلال کنیم، «كونَه أحق بالوقف عند الحاجة»، که واقف شرط مکند که هنام نیاز أحق به وقف باشد، «و
ه قوله علیه السلام: «من أوقف أرضاً ثم قال: إن احتجت إلیها فأنا أحق بها، ثم مات الرجل فإنّها ترجع ف المیراث»»، و این
کلام امام(علیه السلام) است که کس که زمین را وقف مکند و مگوید که: اگر خودم احتیاج داشتم، أحق به آن باشم، بعد

این مرد بمیرد، زمین در میراث برگردانده مشود، یعن به عنوان ارث بین ورثه تقسیم مشود، که وجه دلالت این روایت برای
مشهور را از خارج توضیح دادیم، «و قریب منها غیرها.»، و نزدی به مدلول این روایت غیر این روایت است.

شیخ(ره) فرموده: «و ف دلالتهما عل المدّع تأمل.»، در دلالت این روایت بر مدع تأمل است و وجه تأمل این است که
استدلال مشهور متوقف است بر اینه در «فأنا أحق بها»، ضمیر را به عین موقوفه بزنیم، یعن به این عین موقوفه سزاوارترم، که

معنایش این است که بوییم: وقف باطل است.

در حال که «فأنا أحق بها» یعن خواسته بوید که: عین زمین را وقف کردم و تمام شد، اما هر زمان که احتیاج پیدا کردم، به
منافع این زمین سزاوارتر باشم، که امام(علیه السلام) مفرماید: این زمین به ارث مرسد و این وقف باطل است.

اما وجه بطلان وقف آن چیزی نیست که مشهور گفتهاند، بله طبق اینه ضمیر را به منافع برگردانیم، وجه بطلان وقف این
است که واقف، منفعت وقف را برای خودش قرار داده، در حال که در کتاب وقف مگویند که: واقف نمتواند منفعت وقف را

برای خودش قرار دهد، یعن وقف لنفسه غلط است و انسان نمتواند مال خودش را برای خودش وقف کند.

از مشایخ ثلاث، یعن الوقف»، از مح تلك المسألة تجویز اشتراط الخیار ف عن المشایخ الثلاثة ف و یظهر من المح»
صدوق و کلین و شیخ طوس(قدس سرهم) در مسئلهی وقف ظاهر مشود که اشتراط خیار در وقف صحیح است، «و لعلّه
هستند، که در مح چه بسا این مشایخ ثلاث، همان مخالفین السرائر و الدروس.»، یعن مح شیر إلیه فالمخالف الذی ا

سرائر و دروس به آنها اشاره شد.

التذكرة ف م همام وقف است، «قال فم صدقه، حم الوقف»، اما ظاهر این است که حم الصدقة فالظاهر أنّه حا حو أم»
باب الوقف: إنّه یشترط ف الوقف الإلزام»، در تذکره در باب وقف فرموده: الزام، یعن قطعیت و حتمیت در وقف شرط شده

ًون الوقف باطشود، «و یاست، «فلا یقع لو شرط الخیار فیه لنفسه»، لذا اگر در وقف برای خودش خیار قرار دهد، واقع نم
كالعتق و الصدقة، انته.»، و وقف هم مثل عتق و صدقه باطل مشود، یعن خواسته بوید که: علامه(ره) در باب وقف فرموده:

در صدقه خیار راه ندارد.

«لن قال ف باب خیار الشرط: أما الهبة المقبوضة»، اما در باب خیار شرط فرموده: اما هبهای که به قبض رسیده، ‐مدانید
شرط صحت هبه قبض متهب است‐ «فإن كانت لأجنب غیر معوضٍ عنها»، اجنب یعن غیر رحم، یعن اگر هبه به غیر رحم

باشد و در مقابل آنچه که به اجنب داده، عوض هم از اجنب نرفته، «و لا قصد بها القربة»، و قصد قربت نرده، «و لا تصرف



المتّهب»، و متهب هم در آنچه که گرفته تصرف ننموده است، «یجوز للواهب الرجوع فیها»، در این صورت واهب متواند در
این هبه رجوع کند.

«و إن اختل أحد القیود لزمت.»، البته با این قیود، چون در جای که هبه به ذی رحم باشد، هبهی لازمه است و دیر نمشود
رجوع کرد، یا در جای که معوضه باشد، یا در آن قصد قربت شده، و یا متهب در آن تصرف کرده، لازمه است، لذا اگر ی از

این قیود مختل شود، هبه لازم مشود.

آن وقت شاهد این است که «و هل یدخلها خیار الشرط؟ الأقرب ذلك، انته.»، آیا در هبهی لازمه خیار شرط داخل مشود یا نه؟
ّالهبة اللازمة حت شود، «و ظاهره دخول الخیار فکه علامه(ره) فرموده: اقرب این است که خیار شرط، بر هبه داخل م

الصدقة.»، که ظاهر کلام علامه(ره) این است که خیار در هبه لازمه و حت در صدقه داخل مشود.

«و كیف كان، فالأقوى عدم دخوله فیها»، به هر حال اقوی این است که خیار در صدقه داخل نمشود، «لعموم ما دل عل أنّه لا
یرجع فیما كان له»، به دلیل عموم این قاعده که هر آنچه که انسان برای خدا داده، دیر در آن رجوع راه ندارد، «بناء عل أنّ
المستفاد منه كون اللزوم حماً شرعیاً لماهیة الصدقة»، بنا بر اینه از این عموم استفاده شود که لزوم ی حم شرع برای

ماهیت صدقه است، که عنوان حم را داشته باشد، «نظیر الجواز للعقود الجائزة.»، که نظیر جواز برای عقود جائزه است.

«و لو شكّ ف ذلك كف ف عدم سببیة الفسخ الت یتوقّف صحة اشتراط الخیار علیها.»، حال اگر ش کنیم در اینه آیا مشود
با فسخ در صدقه رجوع کرد یا نه؟ که این ش برمگردد به اینه ش کنیم که آیا فسخ سببیت دارد یا نه؟ پس اگر در جریان

خیار در صدقه ش کنیم، همین در عدم سببیت فسخ، که صحت اشتراط خیار بر آن توقف دارد کفایت مکند، یعن همین
مقدار که در سببیت ش کنیم مسئله تمام مشود. برای اینه «المؤمنون عند شروطهم» حم را بیان مکند، اما نمتواند

موضوع خودش را درست کند.

ان إثبات السببیة بنفس دلیل الشرط واضح الاندفاع.»، اما این توهم که سببیت را به نفس دلیل شرط، یعنم إمو توه»
«المؤمنون عند شروطهم» اثبات کنیم، این واضح الاندفاع است.

مة فّكالع كلام جماعة ح به فو منه: الصلح»، از عقود قسم دوم که مورد اختلاف بود صلح است، «فإنّ الظاهر المصر»
التذكرة: دخول الخیار فیه مطلقاً»، که در کلام جماعت مثل علامه(ره) در تذکره به آن تصریح شده که دخول خیار در صلح

مطلقا جایز است، یعن اعم از صلح معاوضهای یا صلح ابرائ، اعم از صلح که به عین خارجیه تعلق پیدا کرده و یا صلح که
به ذمه تعلق پیدا کرده است.

«بل عن المهذّب البارع ف باب الصلح: الإجماع عل دخوله فیه بقولٍ مطلق.»، بله در مهذب البارع در باب صلح، ادعای
اجماع بر دخول خیار در صلح به قول مطلق کرده است، که وجه ترق این «بل» فقط در کلمه إجماع است.

«و ظاهر المبسوط كالمح عن الخلاف: عدم دخوله فیه مطلقاً.»، در مقابل ظاهر مبسوط مثل مح از خلاف بر عدم دخول
خیار در صلح مطلقا هست، یعن در هیچ کدام ی از انواع صلح خیار جریان ندارد، «و قد تقدّم التفصیل عن التحریر و جامع

المقاصد و غایة المرام و لا یخلو عن قربٍ»، که تفصیل آن از تحریر و جامع المقاصد و غایة المرام گذشت، که تفصیل داده
بوییم: در صلح که بر عین خارجیه واقع شده و عنوان معاوضه دارد، خیار جریان دارد، اما در صلح که فایدهاش ابراء

است، خیار جریان ندارد، که شیخ(ره) هم این تفصیل را پسندیده است.



شیخ(ره) در اینجا واقعاً ضابطه را به دست ما داده و فرموده: هر جا که ش دارید در اینه آیا فسخ سببیت دارد یا نه؟ ش در
سببیت مساوی است با اینه یقین پیدا کنید که قابل جریان خیار نیست، «لما تقدّم من الشكّ ف سببیة الفسخ لرفع الإبراء أو ما
که مفید فایدهی إبراءاست ش یفید فائدته.»، چون در سببیت فسخ برای رفع ابراء و آنچه که مفید فایدهی إبراست، مثل صلح

داریم.

«و منه: الضمان»، و از این قسم دوم که مختلف فیه بود ضمان است، «فإنّ المح عن ضمان التذكرة و القواعد: عدم دخول
خیار الشرط فیه»، مح از کتاب ضمان تذکره و قواعد این است که خیار شرط در ضمان داخل نمشود، «و هو ظاهر

المبسوط.»، که ظاهر مبسوط هم همین است.

بعد شیخ(ره) فرموده: «و الأقوى دخوله فیه لو قلنا بالتقایل فیه.»، أقوی این است که ضمان داخل است.
ضمان بنا بر نظر علمای شیعه که نقل ذمة إل ذمة دیر هست و بنا بر نظر عامه ضم ذمة إل ذمة هست، که از این جهت در این
بحث فرق نمکند و شیخ(ره) فرموده: باز همان ضابطه را مآوریم که در هر موردی که اقاله جریان دارد، خیار هم در آن مورد

هم جریان دارد، لذا اقوی دخول خیار در ضمان است، اگر قائل به تقایل در ضمان شدیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


