
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۱۶ مهر ۱۴۰۲

اوامر
جلسه 6 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

دیدگاه مرحوم خوئ درباره معنای اصطلاح أمر

از نظر مرحوم آقای خوئ قدس سره ماده «امر» نمتواند دارای معنای اصطلاح باشد؛ زیرا ش نیست که مشتقات به لحاظ
معنای اصطلاح أمر است؛ و قول مخصوص که معنای اصطلاح آن است، نمتواند مبدأ مشتقّات باشد؛ زیرا مبدأ مشتقات

باید دو خصوصیت داشته باشد:

1) دارای معنای حدث باشد؛ در حال که قول مخصوص، «عین من الاعیان الخارجیة» و جامد است.

2) خال از هر خصوصیت و هیئت باشد. لذا سر اینه مصدر را مبدأ مشتقات نمدانیم همین است که هیئت روی مصدر «أ م
ر»، بر وزن فَعل آمده است.

باشد که هیچ صورت و هیئت ری باشد؛ زیرا مبدأ باید لفظتواند مبدأ دیاز مشتقات است و نم ر، مصدر یبه بیان دی
صورت داریم که ماده همان هیولای اول ماده و ی وین یفرمایند در عالم تنداشته باشد. ایشان برای تقریب به ذهن م

است ‐ یعن آنچه که اصل و اساس بوده و صورتهای مختلف را مپذیرد‐ و صورت که از آن تعبیر به فعلیت مکنند. ایشان
در مبدأ مشتقات هم مفرمایند که باید مثل هیولای اول باشد و هیچ صورت و فعلیت نداشته باشد؛ بنابراین، قول مخصوص،

هیئت دارد و نمتواند مبدأ برای مشتقات قرار بیرد.[1]

ال مرحوم آخوند توسط آقای خوئحل اش

سپس مفرمایند مر اینه بوییم مراد از قول مخصوص، تلفّظ به قول مخصوص است. تلفظ به قول مخصوص هم قائم به غیر
است، مفرمایند ی وقت مگوییم که این لفظ به لحاظ وجود خارجاش با قطع نظر از قیام بالغیر ی وجود خارج جامد

است؛ ول به لحاظ اینه این لفظ «عرض قائم بالغیر» است، مصدر مشود.

به عبارت دیر، اگر فقط حیثیت قیام در نظر گرفته شود، عنوان مصدر پیدا مکند و اگر علاوه بر حیثیت قیام، حیثیت صدور
این لفظ از متلم در زمان ماض، حال یا آینده مدّ نظر باشد، عنوان مشتق پیدا مکند.

پس مرحوم خوئ، اشال مرحوم آخوند را اینگونه حل مکند که مراد از قول مخصوص، تلفظ به آن است و تلفظ، سه حال
دارد:

1) من حیث إنّه وجود من الوجودات الخارجیة.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2263
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 2) من حیث إنّه قائم بالغیر؛ یعن لافظ که متلفّظ به این لفظ باشد.

 3) علاوه بر اینه قائم به غیر است، صدورش از غیر در زمان ماض، حال یا آینده. ایشان مفرماید به این لحاظ سوم، قابلیت
اشتقاق دارد.

از نظر آقای خوئ ال مرحوم اصفهاناش

سپس آقای خوئ قدس سره مفرمایند که مرحوم شیخ محقق ما اصفهان قائل به این شده که این قول مخصوص (نه طلب به
قول مخصوص یا تلفّظ به آن) قابلیت اشتقاق دارد که در گذشته عرض کردیم.

سپس مفرمایند:

 1) «قد یلاحظ نفسه من دون لحاظ قیامه وصدوره عن الغیر» یعن کاری به قیام بالغیر و صدور بالغیر آن نداریم؛ «فهو المبدأ
الحقیق الساري ف جمیع مراتب الإشتقاق».

2) «قد یلاحظ قیامه» یعن چون عرض است و عرض، قائم به معروض است؛ با لحاظ این قیام بالمعروض، مصدر مشود.

3) «قد یلاحظ قیامه وصدوره ف الزمان الماض» که معنای ماضوی مشود.

4) «یلاحظ صدوره وقیامه ف الحال أو الإستقبال» که معنای حال و استقبال و مضارع مشود.[2]

فرمایند که بحث ما از جهت حیثیت ثان‌ال مبه ایشان اش ،پس از نقل کلام استادشان مرحوم اصفهان مرحوم آقای خوئ
است؛ یعن مگوییم معنای اصطلاح ‐ که قول مخصوص است‐ «من حیث إنّه لفظٌ مع قطع النظر عن صدوره عن الغیر»

قابلیت اشتقاق ندارد. شما بین حیثیت اول و ثانیه خلط نمودهاید، یعن اگر چه از حیثیت اول قابل اشتقاق است ول از حیثیت
[3].بر اساس حیثیت ثانیه است نه بر اساس حیثیت اول ا این معنای اصطلاحثانیه قابلیت اشتقاق ندارد؛ ام

ال استاد به مرحوم خوئاش

اساس تحقیق آقای خوئ از مرحوم اصفهان گرفته شده است و خود ایشان مطلب جدیدی نفرمودهاند. اما اشال که ایشان به
استادشان گرفتهاند، به نظر ما درست نیست؛ چرا که مرحوم خوئ محل نزاع را لفظ من حیث إنه لفظٌ مدانند، و نتیجه این

است که قابلیت اشتقاق ندارد. بنابراین اشال به قوت خود باق مماند.

رانفاضل لن ه العظمالات آیت الاش

مرحوم آقای والد مرم ما چهار اشال بر مرحوم آقای خوئ دارند که در کتاب اصول فقه شیعه[4] آمده است:

گویید که این قول مخصوص، من حیث إنه قولم قول مخصوص؛ به چه دلیل گوییم «امر» در اصطلاح یعنم ل) وقتاو
ومع قطع النظر عن قیامه بالغیر است؟ نخیر، این ی ادعا است. نظر ما این است که حیثیت اول هم محل بحث است و ظاهراً



مرحوم اصفهان هم حیثیت اول را مفروض گرفته است؛ به این معنا که وقت اصولیین مگویند «أمر» یعن هیئت إفعل، مع
قطع النظر عن صدوره من المتلم یا نه؛ بله صدور آن از متلم هم ملحوظ است؟

این اشال اول که به نظر من اشال صحیح هست.

دوم) مرحوم محقق اصفهان مفرماید که قول مخصوص من الیف المسموع و اعراض است، و حقیقت عرض این است که
.«موضوع إذا وجد وجد ف» قیام بالغیر دارد؛ یعن

به بیان روشنتر، ذات عرض این است که قائم بالغیر است؛ پس با وجود اینه مرحوم اصفهان معتقد است که قول مخصوص
از اعراض و قائم بالغیر است، چطور با قطع نظر از قیام بالغیر، معنای عرضاش را در نظر مگیرید؟

اصلا چیزی وجود ندارد که بوییم «عین من الاعیان الخارجیة»؛ بله مجرد ی فرض است که لا واقعیة له.

در همین اشال، مرحوم والد مرم ما مفرماید آنچه آقای خوئ در اینجا مطرح نمودهاند، بر آنچه مرحوم امام رضوان اله
تعال علیه مطرح کردهاند، وارد است؛ چرا که امام فرموده بودند که امر برای ی معنای انتزاع جامع از هیئات وضع شده

است و قائل به معنای ذات برای قول مخصوص نشده بودند؛ یعن تفاوت مبنای امام و مرحوم اصفهان در همین است که در
رابطه با معنای اصطلاح قول مخصوص، مرحوم اصفهان آن را «عرض کیف مسموعٌ قائم بالغیر» مدانند؛ ول مرحوم امام

آن را «مفهوم منتزعٌ من الهیئات» مدانند.

سوم) هنام که به قرآن کریم مراجعه کنیم مبینیم در بعض از اعیان و بعض از اعراض، اشتقاق وجود دارد. برای نمونه از
[5] یعن«وهۇج دوتَسو وهۇج ضيتَب موفرماید: «يدر قرآن م نظر اصولیین، بیاض، جامد است و قابلیت اشتقاق ندارد؛ ول

«تبیض» مشتق از بیاض است، بدون نظر به اینه من حیث قیامه بالمعروض، خود بیاض است.

چهارم) حیثیت صدور من الغیر و انتساب در همه معان اشتقاقیه معتبر است. اشتقاق جای معنا دارد که مسأله انتساب و
صدور از غیر، مورد لحاظ قرار بیرد و ممن نیست که این حیثیت را سلب کنیم.

خلاصه دیدگاه مرحوم والد

نتیجه روشن اشالات مرحوم آقای والد ما این است که ملاک در اشتقاق، عبارت از حیثیت انتسابیه است؛ یعن شما لفظ را
من حیث قیامه بالغیر، من حیث الصدور عن الغیر و من حیث الانتساب إل الغیر متوانید مشتق کنید و ماض و مضارع

درست نمایید؛ مثل «بیاض جامدٌ» که وقت انتساب به غیر پیدا کند، از آن، ماض و مضارع درست مشود، مانند «تبیض و
.«تسود

پس ملاک این شد که هر چیزی که از جهت ادب، عنوان جامد دارد، اگر انتساب به غیر پیدا نماید، قابلیت اشتقاق پیدا مکند
ولو ف نفسه و مع قطع النظر عن الغیر جامد و از اعیان خارجیه باشد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. «ويرد عليه أنه إن كان هذا مجرد اصطلاح، فلا مشاحة فيه، وا فلا وجه له أصلا، وذلك لأن الظاهر ان الاشتقاق منه بحسب
معناه الاصطلاح، وعليه فلو كان معناه الاصطلاح القول المخصوص لم يمن الاشتقاق منه لأنه جامد، ومن الطبيع ان مبدأ
المشتقات لا بدّ أن يون معن حدثياً قابلا للتصريف والتغيير، هذا من ناحية. ومن ناحية أخرى أن يون المبدأ خالياً عن جميع
الخصوصيات، ليقبل كل خصوصية ترد عليه، ومن ثمة قلنا ف بحث المشتق إن المصدر لا يصلح أن يون مبدأ له، لعدم توفر

الشرط الأساس للمبدأ فيه، وهو خلوه عن جميع الاشال والصور المعنوية، واللفظية، حت يقبل أية صورة ترد عليه، نظير
الهيول ف الأجسام، حيث انها فاقدة لل صورة افترضت، ولذا تقبل كل صورة ترد عليها بشت أنواعها واشالها، وبطبيعة الحال

أنّها لو لم تن فاقدة لها فلا تقبل صورة أخرى، لوضوح إباء كل صورة عن صورة أخرى، و كل فعلية عن فعلية ثانية.»
محاضرات ف الأصول، ج2، ص11.

[2]. همان، ص11.
[3]. «ولنأخذ بالنقد عل ما أفاده (قده) وحاصله: ان ما ذكره ف إطاره وان كان ف غاية الصحة والمتانة، إلا انه لا صلة له بما

ذكرناه. والسبب ف ذلك ان لل لفظ حيثيتين موضوعيتين:
(الأول)‐ حيثية صدوره من اللافظ خارجاً و قيامه به، كصدور غيره من الأفعال كذلك.

(الثانية)‐ حيثية تحققه ووجوده ف الخارج، فاللفظ من الحيثية الأول وان كان قابلا للتصريف والاشتقاق، الا ان لفظ الأمر لم
يوضع بإزاء القول المخصوص من هذه الحيثية، والا لم ين مجال لتوهم عدم إمان الاشتقاق والصرف منه، بل هو موضوع

بإزائه من الحيثية الثانية، ومن الطبيع انه بهذه الحيثية غير قابل لذلك، كما عرفت. فما أفاده (قده) مبن عل الخلط بين هاتين
الحيثيتين.» همان، ص12-13.

[4]. ر.ک: اصول فقه شیعه، ج3، ص 47-49.
[5]. آل عمران: 106.


