
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/خیارات
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما مع طلب الآخر للفسخ فلأنّ وجوب الفسخ حینئذٍ عل المستأمر بالسر راجع إل حق لصاحبه علیه، فإن اقتض اشتراط
منهما عل لل شرط الفسخ، فیرجع اشتراط الاستئمار إل صاحبه عرفاً، فمعناه سلطنة صاحبه عل عل الاستئمار ذلك الحق

صاحبه.»

خلاصه مطالب گذشته

بحث در اشتراط استیمار بود و مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: در موردی که در معاملهای شرط استیمار مشود، که أحدهما در
امضاء یا فسخ، باید امر شخص ثالث را مد نظر قرار بدهد، اگر شخص ثالث که عنوان مستئمر  را دارد، امر به امضاء کرد، در

اینجا دیر مستئمر  حق فسخ ندارد.

اما اگر شخص ثالث امر به فسخ کرد، در اینجا مستئمر  حق فسخ دارد، اما فسخ بر او واجب نیست، یعن بعد از آنه شخص
ثالث به مستئمر  امر کرد که معامله را فسخ بن، در اینجا فرمودهاند: فسخ واجب نیست اما حق فسخ برای مستئمر  ثابت

است.

تعلیل عدم وجوب فسخ در صورت امربه فسخ توسط مستئمر

بحث در دلیل این قسمت از مطلب بود که چرا وقت شخص ثالث به مستئمر امر مکند که معامله را فسخ کن، فسخ بر مستئمر
واجب نمشود؟

مرحوم شیخ(ره) برای استدلال بر این ادعا فرمودهاند: مسئله را دو صورت مکنیم؛ ی صورت آن است که شرط کننده ارادهی
فسخ ندارد و صورت دوم صورت است که شرط کننده هم ارادهی فسخ دارد.

ایشان در جای که شرط کننده ارادهی فسخ ندارد فرموده: وجه برای وجوب فسخ نیست، چون نه شرط کننده و نه مشروط
علیه هیچ کدام ارادهی فسخ ندارند، شخص ثالث هم که مستئمر  است، فقط متواند امر کند، اما خود او خیار ندارد، بنابراین در

این صورت وجه برای وجوب فسخ وجود ندارد.

اما در صورت دوم که شرط کننده هم ارادهی فسخ دارد، یعن میلش به این است که معامله فسخ شود، عرض کردیم که در
اشتراط استیمار، شرط کننده مثلا بایع به مشتری مگوید: این جنس را به شما مفروشم، به شرط اینه با شخص ثالث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مشورت کن و امر او را هم جویا شوی، پس بایع شرط کننده مشود و مشتری در این مثال مستئمر و شخص ثالث مستئمر 
مشود.

حال فرض را در این است که مستئمر  به مشتری امر مکند که معامله را فسخ کند و بایع هم که شرط کننده است، طلب فسخ
دارد، شیخ(ره) فرموده: اگر بوییم که: در این صورت فسخ بر مستئمر یعن مشتری واجب مشود، معنایش این است که شرط

کننده حق بر مستئمر  پیدا کرده، در حال که در شرط استیمار، کس که حق پیدا مکند مستئمر  است.

در تعریف استیمار عرض کردیم که در اشتراط استیمار به حسب ظاهر بایع شرط مکند و شارط مشود و مشتری مشروط
علیه است، اما به دلالت التزامیه حق برای مشتری ثابت مشود، چون اگر مشتری با شخص ثالث مشورت کرد و امر به فسخ

شد، آن وقت برای مشتری حق فسخ به وجود مآید.

بنابراین شیخ(ره) در استیمار فرموده: ولو مستئمر  به حسب ظاهر مشروط علیه است، اما در واقع کس که حق دارد مستئمر
است، که بعد از استیمار بر شارط حق پیدا مکند، در حال که اگر در اینجا بوییم: چون شارط طلب و ارادهی فسخ کرده،

فسخ بر مستئمر  واجب مشود، نتیجهاش این است که پس شارط حق بر مستئمر داشته، که این خلاف حقیقت استیمار است.

بعد در تعبیری فرموده: لازمهی اینه بوییم: بر مستئمر  فسخ واجب است، این است که هم بایع ی حق بر مستئمر  داشته
باشد و هم مستئمر حق بر بایع داشته باشد، در حال که ی شرط واحد بوده و این درست نیست.

لزوم رعایت مصلحت مستئمر

شیخ(ره) آخرین مطلب که در اینجا بیان کرده این است که آیا مستئمر  باید رعایت مصلحت مستئمر را داشته باشد یا نه؟
مستئمر واقعاً باید بررس کند و ببیند که آیا این معامله به مصلحت مستئمر هست یا نه؟

شیخ(ره) فرموده: دو وجه است، که أقوی الوجهین هم عدم است که وجه برای اعتبار مصلحت در اینجا نمبینیم.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) بله، چون باید التزام به امر او پیدا کند و علتش همین است که در جای که امر به اجازه مکند،
وفاء یعن التزام بر طبق نظر او این است که این هم معامله را محفوظ نه دارد، در باب شرط استیمار نمگوییم که: با شرط

استیمار خیار به وجود مآید، پس هنوز خیاری در کار نیست و لذا اگر مستئمر اصلا مشورت نند و مستئمر هم اصلا اظهار
نظری نند، معامله تمام است و خیار فسخ هم اصلا وجود ندارد، بله در حقیقت استیمار اصلا جعل حق خیار و حق فسخ

بعد از این است که او امر به فسخ کرده است.

اما اینه فسخ هم بر او واجب باشد، دلیل نداریم، در اجازه وقت که امر به اجازه مکند، اجازه مطابق با مقتضای خود عقد
است، لذا باید باق بذارد، اما در فسخ مگوییم: بعد از اینه آن امر به فسخ کرد، یقیناً حق فسخ برای مشتری مآید، اما برای

وجوب فسخ باز هم دلیل مخواهیم، که شیخ(ره) فرموده: دلیل نداریم.

تطبیق عبارت

«و أما مع طلب الآخر للفسخ»، عرض کردیم که مراد از آخر شرط کننده است، یعن اگر شرط کننده طلب فسخ کند، باز
شیخ(ره) فرموده: وجوب فسخ در اینجا بر مستئمر ثابت نیست، «فلأنّ وجوب الفسخ»، برای اینه اگر بوییم که: فسخ واجب



است، «حینئذٍ»، یعن در حین اینه شرط کننده طلب کرده است، «عل المستأمر بالسر»، اگر فسخ بر مستئمر بالسر وجوب
داشته باشد، «راجع إل حق لصاحبه علیه»، بازگشت فسخ به حق برای صاحب مستئمر است، یعن بر علیه مستئمر و به نفع

شرط کننده است.

شیخ(ره) فرموده: اگر بوییم که: بر مستئمر فسخ واجب است، معنایش این است که بایع حق بر مستئمر پیدا کرده است.

«فإن اقتض اشتراط الاستئمار ذلك الحق عل صاحبه عرفاً»، حال آن طرف قضیه را هم بیان کرد و فرموده: اگر اشتراط
استیمار این حق فسخ را بر صاحبش عرفاً إقتضاء کند، «فمعناه سلطنة صاحبه عل الفسخ»، در اینجا در اینه مراد از صاحبه

دوم و سوم چیست؟ در حواش مقداری به تاپو افتادند.

حال آن طور که ما عرض مکنیم این است که اگر اشتراط استیمار آن حق را إقتضاء کند، یعن حق فسخ را بر ضرر
صاحبش، یعن صاحب اشتراط، که در اینجا به معنای لغوی یعن شرط کننده، پس یعن اگر استیمار این حق فسخ را بر ضرر
شرط کننده عرفاً اقتضا کند، معنای این اقتضاء این است که سلطنت صاحبش، یعن صاحب حق که خود مشتری و مستئمر

است که بر فسخ سلطنت دارد.

شیخ(ره) در این عبارت خواسته بوید که: استیمار اقتضا مکند که مستئمر حق را بر شرط کننده پیدا کند و از آن طرف اگر
بوییم که: بر مستئمر فسخ واجب است، معنایش این مشود که شرط کننده حق بر مستئمر  پیدا کرده باشد که در این صورت
نتیجه این مشود که «فیرجع اشتراط الاستئمار إل شرط لل منهما عل صاحبه.»، که هر کدام بر رفیقشان حق داشته باشند،
یعن هم بایع حق بر مشتری، هم مشتری حق بر بایع داشته باشد، در حال که در اشتراط استیمار فقط از ی طرف بر طرف

دیری حق ثابت است.

در اینجا مرحوم شهیدی(ره) این «فإن إقتضاء إشتراط الإستئمار ذل الحق عل صاحبه»، ضمیر در این «صاحبه» و ضمیر در
آن «سلطنه صاحبه» را به صاحب برگردانده و فرموده: «ذل الحق عل صاحبه» یعن صاحب الصاحب، که خود مشتری

مشود، چون در عبارت قبل، یعن «راجع إل حق لصاحبه» ضمیر به مستئمر برگشت و خود صاحب بایع و شرطکننده شد،
بعد فرموده: این «صاحبه» هم یعن صاحب شرط کننده و صاحب شرط کننده مستئمر مشود.

این بیان را هم ایشان داشته و آن بیان را هم که ما عرض کردیم، دقت بفرمایید و هر کدام که مطابق ذوقتان بود اختیار کنید.

«و الحاصل: أنّ اشتراط الاستئمار من واحدٍ منهما عل صاحبه»، یعن پس حاصل شرط استیمار این شد که اشتراط استیمار از
ی بر ضرر صاحب و رفیق دیرش، «إنّما یقتض مله للفسخ»، ملیت آن صاحب را برای فسخ اقتضاء مکند «إذا أذن له

الثالث المستأمر»، «له» یعن لصاحب الثالث، یعن اگر مستئمر اذن به فسخ داد، آن وقت مستئمر حق فسخ پیدا مکند.

البته این در جای است که ی طرف شرط استیمار کند، «و اشتراطه لل منهما عل صاحبه یقتض ملك كل واحدٍ منهما
للفسخ عند الإذن.»، اما اگر طرفین هر کدام بر ضرر دیری شرط استیمار کنند، هر کدام مال فسخ هستند، البته وقت که

مستئمر به آنها اذن دهد.

شیخ(ره) در اول مسئله فرموده: صورت کل داریم؛ ی صورت این است که شرط کننده به طرف مقابلش مگوید: اول
مشورت کن و بعد از مشورت ببین که مستئمر امر به فسخ مکند یا اجازه و صورت دوم هم این بود که مگوید: اگر فلان به

تو هر امری کرد، و لو ابتدائاً، یعن و لو بدون اینه اصلا با او مشورت بن، امر به اجازه کرد، اجازه و یا امر به فسخ کرد، آن



.وقت حق فسخ داشته باش

شیخ(ره) فرموده: «و مما ذكرنا یتّضح حم الشق الثان»، حم این صورت دوم هم از صورت اول روشن مشود، «و هو
الائتمار بأمره الابتدائ»، که قبول امر شخص ثالث به سبب امر وی به صورت ابتدای و غیر مسبوق به مشورت بود، یعن بدون
اینه برود از او سؤال بند، آن شخص ثالث مگوید که: این کار را انجام بده، «فإنّه إن كان شرطاً لأحدهما ملك الفسخ لو أمره
به»، یعن این اشتراط این چنین، اگر شرط است برای ی از این دو، که مل فسخ شود، البته اگر شخص ثالث وی را به این

فسخ امر کند، «و إن كان لل منهما ملا كذلك.»، و اگر این شرط استئمار برای هر دو باشد، اگر هر دو امر به فسخ شدند،
مال فسخ مشوند.

«ثم ف اعتبار مراعاة المستأمر للمصلحة و عدمه وجهان»، مطلب آخر این است که آیا مستئمر باید مراعات مصلحت کند یا نه؟
که دو وجه وجود دارد؛ «أوجههما العدم»، که وجیهترینش این است که بوییم: مراعات مصلحت معتبر نیست، «إن لم یستفد

الاعتبار من إطلاق العقد بقرینة حالیة أو مقالیة.»، البته گاه این عقدی که بین بایع و مشتری منعقد مشود، اطلاق دارد، که در
اثر قرینهی حالیه و مقالیه، انصراف پیدا مکند به اینه بایع که این را بر مشتری شرط مکند، برای این است که مشتری

خودش خیل مصلحت و مفسده‌اش را متوجه نمشود و لذا مگوید: با فلان هم مشورت بن.

پس اگر قرینه حالیه و مقالیهای باشد بر اینه اطلاق را منصرف کنیم به صورت اعتبار مصلحت، آن وقت مراعات مصلحت
استفاده مشود، «إن لم یستفد الاعتبار من إطلاق العقد بقرینة حالیة أو مقالیة.»، یعن اگر اعتبار مصلحت از اطلاق عقد

استفاده نشود که اطلاق عقد به قرینهی حالیه یا مقالیه انصراف به رعایت مصلحت دارد.

مسئله بیع الخیار

مسئله بعد این است که ی از مصادیق خیار شرط، بیع الخیار است، که بیع الخیار از قبیل اضافهی ظرف به مظروف است
یعن بیع که «فیه الخیار»، در آن بیع خیار است.

حال بیع الخیار معنای لغویاش مراد نیست، بله اصطلاحاً بیع خیاری به بیع مگویند که: بایع در اثر نیاز به پول جنس یا
خانهاش را مفروشد، منته چون نمخواهد این خانه از دستش برود، به مشتری شرط مکند که تا مدت معین، مثلا ی سال،

.اگر پول و ثمن را آوردم، آن را به من برگردان

ادله مشروعیت بیع الخیار

حال آیا چنین چیزی مشروعیت دارد یا نه؟ از مجموع کلمات شیخ(ره) استفاده مشود که سه دلیل بر مشروعیت بیع الخیار
وجود دارد؛ دلیل اول إجماع است، دلیل دوم عمومات «المؤمنون عند شروطهم» است، که شامل این مورد هم مشود و دلیل

سوم روایات مستفیضه است، که از حد خبر واحد تجاوز کرده اما به حد خبر متواتر نرسیده است.

مرحوم شیخ(ره) این روایات مستفیضه را که چهار روایت است، نقل کرده و بعد فرموده: اگر بخواهیم بحث را منقح کنیم باید در
ضمن اموری بحث کنیم.



امر اول: انواع رد ثمن

در امر اول فرموده: در بیع خیاری، رد ثمن تصورات و وجوه متعددی دارد، که پنج وجه و کیفیت برای این رد ثمن بیان کردهاند.

احتمال اول:قیدیت رد ثمن برای خیار

احتمال اول این است که رد ثمن قید برای خیار باشد، به گونهای که قبل از اینه بایع ثمن را رد کند، اصلا خیار برای بایع وجود
ندارد و بعد که ثمن را رد کرد خیار حادث مشود.

نتیجهی احتمال اول این است که در چنین موردی خیار دائماً از عقد منفصل است، به دلیل اینه رد ثمن همیشه از عقد منفصل
است، امان ندارد که رد ثمن از حین عقد باشد، بله باید عقد تمام شود و ثمن مل بایع گردد، حال بایع ممن است دو دقیقه

بعد از عقد ثمن را رد کند، که همین مقدار سبب مشود که این خیار منفصل باشد.

پس بنا بر احتمال اول خیار در بیع خیاری دائماً منفصل از عقد است.

احتمال دوم: قیدیت رد ثمن برای فسخ

هر وقت ه قید برای فسخ باشد، بایع از حین عقد خیار دارد، منتهاحتمال دوم این است که رد ثمن قید برای خیار نباشد، بل
بخواهد فسخ را انجام دهد، برای انجام فسخ رد ثمن شرطیت و قیدیت دارد.

پس احتمال دوم این است که قید برای فسخ است، به طوری که قبل از رد ثمن هم بایع خیار دارد، آن وقت همان احام که
«تلف المبیع ف زمن الخیار ممن لا خیار له»، که در جای خودش بیان شده، در اینجا هم مآید.

تطبیق عبارت

«مسألة من أفراد خیار الشرط: ما یضاف البیع إلیه»، از افراد و مصادیق خیار شرط، آن است که بیع به آن خیار اضافه
مشود، «و یقال له: «بیع الخیار»»، و به آن «بیع الخیار» گفته مشود، که عرض کردیم که این ی اصطلاح است و از باب
اضافه ظرف به مظروف هست، «و هو جائز عندنا كما ف التذكرة»، این بیع الخیار در نزد امامیه جایز و صحیح است، همان

گونه که در تذکره بیان شده، «و عن غیرها: الإجماع علیه.»، و در غیر تذکره إجماع بر جواز آن قائم شده است.

حال بیع خیار یعن «و هو: أن یبیع شیئاً و یشترط الخیار لنفسه مدّةً»، اینه شیئ را بفروشد و برای خودش خیار را شرط کند
برای مدت، «بأن یرد الثمن فیها و یرتجع المبیع.»، تا در آن مدت ثمن را رد کرده و مبیع را پس بیرد، که این معنای بیع الخیار

است.

«و الأصل فیه بعد العمومات المتقدّمة ف الشرط النصوص المستفیضة.»، یعن دلیل در این بیع الخیار بعد از عمومات متقدمه
که همان عمومات است که در مطلق شرط بیان کردیم، مثل «المؤمنون عند شروطهم» دلیل بعد از عمومات نصوص مستفیضه

است.

«منها: موثّقة إسحاق بن عمار قال: سمعت من یسأل أبا عبد اله(علیه السلام) یقول»، ی از آن روایات موثقه اسحاق بن عمار



است، که مگوید: شنیدم کس را که از امام صادق(علیه السلام) سؤال مکرد.

این عبارت با عبارت اصل روایت مقداری سازگاری ندارد، در عبارت اصل روایت ظاهراً به جای «سمعت من یسئل» دارد که
«أخبرن من سمع اباعبداله» که خبر داد به من کس که از امام صادق(علیه السلام) شنید.

«و قد سأله: رجل مسلم احتاج إل بیع داره»، این سائل مگوید: کس از امام صادق(علیه السلام) سؤال کرد و من هم در نزد
ون لك أحبأخیه فقال له: أبیعك داری هذه و ی إل احتیاج به فروختن خانهاش دارد، «فمش ایشان بودم و گفت: مرد مسلمان
إل من أن یون لغیرك»، نزد برادر مؤمنش مآید و مگوید: خانهام را به تو مفروشم، که این خانه برای تو باشد، بهتر از این
است که برای غیر تو باشد، «عل أن تشترط ل أنّ إذا جئتك بثمنها إل سنة تردها عل؟»، به شرط اینه اگر ثمن این خانه را

آوردم، آن را بر من رد کن، که از امام(علیه السلام) در باره آن سؤال کرده است.

«قال: لا بأس بهذا»، امام(علیه السلام) هم فرمودند: این اشال ندارد، «إن جاء بثمنها ردها علیه.»، اگر ثمن را آورد، باید خانه
را بر این بایع رد کند.

«قلت: أ رأیت لو كان للدار غلّةٌ لمن تون؟»، إسحاق بن عمار مگوید: عرض کردم که اگر این خانه غله یعن منافع در این
ی سال داشته باشد برای کیست؟ «قال: للمشتری»، امام(علیه السلام) فرمودند: برای مشتری است.

«أ لا ترى أنّها لو احترقت كانت من ماله.»، بعد امام(علیه السلام) مؤیدی آورده و فرمودند: اگر در این ی سال این خانه
بسوزد، از جیب مشتری رفته، لذا اگر منافع هم داشته باشد، پس آن هم باید برای مشتری باشد. طبق این قاعده که «من کان

علیه الغرم فله الغنم»، کس که غرامت گردن او را مگیرد، غنیمت و فوایدش هم باید مال او باشد.

«و روایة معاویة بن میسرة، قال: «سمعت أبا الجارود یسأل أبا عبد اله(علیه السلام) عن رجل باع داراً له من رجل»، روایت دوم
هم روایت معاویه بن میسره است که مگوید: شنیدم که ابو الجارود از امام صادق(علیه السلام) سؤال مکرد از مردی که

خانهاش را به دیری فروخت، «و كان بینه و بین الذی اشترى منه الدار خلطةٌ»، و بین اینها ی خلطه و رفاقت هم وجود
داشت، «فشرط: أنّك إن أتیتن بمال ما بین ثلاث سنین فالدار دارك»، مشتری شرط کرد که اگر این پول را در ما بین سه سال به

من داد، این خانه خانهی توست، «فأتاه بماله؟» حال بایع هم پول را در بین سه سال به مشتری برگرداند، حال اباجارود از
امام(علیه السلام) سؤال مکند که کیفیت این معامله و شرعیتش چونه است؟

«قال: له شرطه.»، امام(علیه السلام) فرمودند: برای این بایع است آن شرط که کرده است، یعن آن شرط که به نفعش بوده
است، متواند بر طبق آن عمل کرده و پول را بدهد و خانه را پس بیرد.

«قال له أبو الجارود»، بعد ابو الجارود گفت: «فإنّ هذا الرجل قد أصاب ف هذا المال ف ثلاث سنین؟»، این قسمت روایت این
را مختلف معنا کردهاند.

بعض از اساتید فرمودهاند: این «فإن هذا الرجل» به مشتری مخورد، «قد إصاب ف هذا المال» هم مراد همین خانه است.
احتمال دیر که شاید اصح باشد این است که «هذا الرجل» به بایع مخورد و در «قد أصاب ف هذا المال» مسلماً مفعول

«أصاب» محذوف است، یعن «أصاب ربحاً»، ی سودی را برده است.

پس در «هذا الرجل» دو احتمال است؛ اگر بوییم: «هذا الرجل» یعن مشتری در این مال ربح برده است، که این مال مشود



پول که در دست مشتری در این مدت سه سال بوده است و احتمال دیر این است که بوییم: به بایع مخورد، که «هذا المال»
مشود همان خانه که مبیع بوده است.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در «هذا الرجل» دو احتمال وجود دارد؛ ی اینه به بایع برگردد و ی اینه به مشتری برگردد،
که به هر کدام برگشت، مراد از مال آن مال است که در این مدت معامله در اختیارشان بوده است.

حال آن طور که در اینجا یادداشت کردیم و از قبل به ذهنمان رسیده، اینه «هذا الرجل» به بایع برمگردد و «هذا المال» هم به
این پول که بایع گرفته و سؤال سائل هم، مثل همین سوالهای عرف ماست که مگوید: خانهای را سه سال پیش فروخته و حال

نزدی به اینه سه سال تمام شود، پول را آورده و خانه را طلب مکند.

امام(علیه السلام) هم مفرمایند: اشال ندارد.

بعد ابو الجارود سوال مکند که اینه نمشود، سه سال پول در اختیار بایع بوده و از این پول استفاده کرده، که اگر مثلا این
پول دست خود مال بود، متوانست دو از این خانهها بخرد، و لذا «فإنّ هذا الرجل قد أصاب ف هذا المال ف ثلاث سنین؟»،

یعن این بایع از این پول که دستش بوده است سه سال استفاده کرده است.

«قال: هو ماله»، امام(علیه السلام) مفرمایند: عیب ندارد و این پول، در این سه سال مال او بوده است.

بعد امام(علیه السلام) تشبیه کرده و مفرمایند: «و قال(علیه السلام): أ رأیت لو أنّ الدار احترقت من مال من كانت؟»، اگر
خانه آتش بیرد از مال کیست؟ «تون الدار دار المشتری.»، این دار، دار مشتری است، یعن همان طور که اگر خانه در بین

این سه سال آتش بیرد، این از مل مشتری بوده و بر عهدهی مشتری است، این پول هم که در این سه سال در دست بایع
است، لذا هر استفادهای از آن کرده باشد مال خودش است.

بعض به قرینهی همین آمدهاند «هذا الرجل» را به مشتری زده و «هذا المال» را هم به خانه و گفتهاند: ابو الجارود سؤال مکند
که اگر مشتری از این خانه در طول این سه سال سودی برد، این سود از آن کیست؟ که امام(علیه السلام) هم مفرمایند: مال
مشتری است و بعد هم تشبیه کردهاند که اگر در همین سه سال خانه آتش بیرد، چطور ضررش بر عهدهی مشتری است، لذا

سودی هم که از این خانه مبرد بر عهدهی مشتری است.

«و عن سعید بن یسار ف الصحیح، قال: قلت لأب عبد اله(علیه السلام): إنّا نخالط اناساً من أهل السواد و غیرهم فنبیعهم و نربح
علیهم ف العشرة اثن عشر و ثلاثة عشر»، روایت سوم از سعید بن یسار در خبر صحیح است که مگوید به امام صادق(علیه
السلام) عرض کرده که ما با مردم از اهل بیابان و بادیه و یا غیر آنها معاشرت مکنیم و با مردم معاملهمان این گونه است

جنس که مثلا به ده تومان مخریم، به آنها به دوازده یا سیزده تومان مفروشیم، که هر دهتا، دو یا سه تا اضافه روی او
یریم، یخواهیم ب‌کنیم، «و نؤخّر ذلك فیما بیننا و بینهم السنة و نحوها»، و این سودی را که از اینها مکشیم و معامله مم
سال و یا مثل ی سال، یعن دو سال یا دو سال و نیم تأخیر ماندازیم، «و یتب لنا رجل منهم عل داره أو أرضه»، مردی از
آنها برای خانه یا زمینش برای ما نوشت، مثل قباله نامه، «بذلك المال الذی فیه الفضل الذی أخذ منّا شراء»، که آن مال که در

آن اضافه است، که از ما خریدند و باید دوازده درهم به ما بدهند، «بأنّه باع و قبض الثمن منه»، که این را صاحب این خانه
فروخته و ثمن را از مشتری گرفته است.

در  اینجا صورت مسئله این است که اینها جنس در روستا مآوردند و جنس ده تومان را به دوازده تومان مفروختند و فرض



کنید ی نفر که این جنس را خریده، دوازده تومان را نداشته، لذا در معامله دوم خانهاش را به همین بایع به دوازده تومان
مفروشد و بعد ی کس هم منوشت که خانه را فروخت و ثمن را هم قبض کرد.

بعد ی چنین شرط هم بین این بایع و مشتری در معاملهی دوم که خانهاش را فروخته مشود که اگر تا ی سال و یا بیش از
ی سال این دوازده درهم را به تو دادم، خانهی من را پس بده، «فنعده إن هو جاء بالمال إل وقتٍ بیننا و بینهم أن نرد علیه

الشراء»، پس وعده مگذاریم که اگر آن کس که خانهاش را فروخته، تا وقت که معین بین ما و آنهاست، آن مال یعن دوازده
تومان را آورد، شراع رد شود «فإن جاء الوقت و لم یأتنا بالدراهم فهو لنا»، اما اگر زمان گذشت و آن مال را هم نیاورد، آن خانه

یا زمین که از او خریده بودیم، دیر مال ما هست.

باید دو معامله تصویر کنیم، وإلا به ی معامله مسئله درست نمشود.

حال از امام(علیه السلام) سؤال مکند که «فما ترى ف هذا الشراء؟»، رأی شریف شما در این مورد چیست؟ «قال: أرى أنّه لك
إن لم یفعله»، امام(علیه السلام) فرمودند: آن مال و آن خانه مال توست، اگر پول را نیاورد، «و إن جاء بالمال فرد علیه.»، اما

اگر آن مال را در آن زمان موقت آورد و رد کرد، خانه را به او بده.

«و عن أب الجارود عن أب جعفر(علیه السلام) قال: إن بعت رجً عل شرط»، آخرین روایت از اب الجارود است که امام
باقر(علیه السلام) فرمودند: اگر مال را به مردی بر ی شرط بفروشم، «فإن أتاك بمالك»، اگر مالت را آورد، باید ثمن را به آن

برگردان، «و إ فالبیع لك.»، اما اگر مال را نیاورد، بیع و آن جنس مال تو هست.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


