
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/ خیارات
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«نعم، قد روی ف كتب العامة: أنّ حنّان بن منقذ كان یخدَع ف البیع لشجة أصابته ف رأسه، فقال له النب(صلّ اله علیه و آله):
«إذا بعت فقللا خلابة» و جعل له الخیار ثلاثاً، و ف روایة: «و لك الخیار ثلاثاً». و الخلابة: الخدیعة.»

روایت بر نظریه شیخ طوس(ره)

در این مسئله بحث در این بود که مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: اگر ی از متعاقدین برای خودشان خیار شرط قرار دهند، اما
مدت را مجهول بذارند، هم شرط و هم معامله باطل است، هم شرط و هم معامله عنوان غرری دارد.

در مقابل این نظر بعض از فقهاء از جمله شیخ طوس(ره) به استناد بعض از روایات فرمودهاند: چنین موردی را بر ثلاثة أیام
حمل کرده و مگوییم: سه روز خیار دارد.

(ره) نزدیروایت داریم، که مقداری به فتوای شیخ طوس فقط ی بعد مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: در مورد نظر شیخ طوس
است، که ایشان این روایت را نقل و مورد مناقشه قرار دادهاند.

روایت از کتب عامه نقل شده و مضمونش این است که شخص به نام حنّان بن منقذ، به سبب اینه جراحت که بر سرش وارد
شده بود، در معاملات کلاه سرش مگذاشتند و زود فریبش مدادند و معروف بود که همه در معاملات کلاه سرش مگذارند.

پیامبر(صلوات اله و سلامه علیه و عل آله) به او فرمودند: «إذا بعت فقللا خلابة»، وقت مخواه معاملهای انجام بده، در
ضمن معامله بو: «لا خلابة»، که خلابه در لغت به معنای خدعه است، یعن نباید خدعهای در کار باشد. آن وقت دو تعبیر

ر هست که «و لنقل دارد که «جعل له الخیار ثلاثاً»، پیامبر برای این حنان سه روز خیار قرار داد و در نقل دی است؛ در ی
الخیار ثلاثاً» سه روز خیار داری.

شیخ(ره) فرموده: شاید تنها مستند شیخ طوس(ره) در ما نحن فیه همین روایت باشد، که معنا و مضمونش این است که اگر
خدعهای در کار باشد، من خیار فسخ دارم، اما خود حنان مدت خیار را معین نرده و مع ذل با اینه مدت مجهول بوده،

پیامبر(صل اله علیه و آله) فرمودند: حنان سه روز خیار دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نقد و بررس این روایت

مرحوم شیخ(ره) فرموده: به نظر ما این روایت هم سنداً و هم دلالتاً مخدوش است؛ اما سنداً چون ی روایت عام است، که در
کتب عامه نقل شده و در کل سند عام مذهب وجود دارد.

اما از جهت دلالت شیخ(ره) اشاره نرده که چرا از نظر دلالت این روایت مخدوش است؟ اما دو، سه وجه در کلمات محشین
برای مخدوش بودن دلالت این روایت در ما نحن فیه بیان شده است.

ی وجه این است که این «لا خلابة» که به معنای «لاخدیع» است، ربط به خیار شرط ندارد و این مربوط به خیار غبن است،
یعن اگر کلاه سر من گذاشته و گران فروخته باش، من خیار داشته باشم که این ی وجهش است.

الخیار ثلاثاً»، که در این دو احتمال وجود دارد؛ ی فرمودند: «و ل (ه علیه و آلهصل ال)ه پیامبرر این است که اینال دیاش
احتمال این است که یعن «إجعل لنفس ثلاثة أیام»، برای خودت سه روز خیار قرار بده، یعن پیامبر(صا اله علیه و آله) به

حنان آموزش مدهند که در هر معاملهای بو: «لاخلابة» و سه روز هم برای خودت خیار قرار بده، نه اینه اگر مدت را مجهول
گذاشت، حمل بر سه روز شود، که مدعای شیخ طوس اثبات شود.

احتمال دوم این است که بعض مثل مرحوم علامه(ره) در تذکره گفتهاند: اصلا از این روایت استفاده مکنیم که کلمهی
«لاخلابة» ی معنای شرع دارد، یعن وجود خیار ثلاثة أیام.

پس بیان دوم برای اشال این شد که اولا پیامبر(صل اله علیه و آله) نفرمودند که: اگر مدت مجهول است، حمل بر سه روز
ثلاثة أیام» و ثانیاً «لاخلابة» احتمال دارد که ی این است که «إجعل لنفس (ه علیه و آلهصل ال)ه مراد پیامبرشود، بلم

معنای مخترع شرع داشته باشد، که به معنای جعل خیار ثلاثة أیام باشد، لذا دلالت این روایت هم مثل سندش مخدوش است و
نتیجه این مشود که قول به بطلان خال از قوت نیست.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اگر شیخ طوس آن جهت ادعایش را اثبات کرد، که در فرض جهل به مدت پیامبر(صل اله علیه و
آله) این را فرموده، آن وقت القاء خصوصیت مکند که حنان خصوصیت نداشته و پیامبر(صل اله علیه و آله) حم را در

مورد او تطبیق کردند، ول ی قاعدهی کل است، که هر جا مدت مجهول شد، حمل بر ثلاثة أیام شود.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) در احتمال اول گفتیم که: اصلا پیامبر(صل اله علیه و آله) به حنان یاد دادند که علاوه بر اینه
مگوید: «لا خلابة»، بوید: «لاخلابة و ل الخیار ثلاثة أیام»، که در این صورت «و ل الخیار ثلاثة أیام» دیر معنای «لاخلابة»

نمشود، اما در ثانیاً که مرحوم علامه فرموده: معنای شرع «لا خلابة» وجود خیار ثلاثة أیام است.

وجه بطلان عقد علاوه بر بطلان شرط

بعد شیخ(ره) نتهای را در آخر این مسئله تذکر داده و فرموده: برخ گفتهاند که: اگر این شرط که مجهول و باطل است، چرا
باید قائل شویم به اینه عقد هم باطل مشود؟ شرط باطل باشد، اما عقد صحیح باشد.

شیخ(ره) فرموده: این حرف مبن بر این مبنا است که قائل شویم که فساد شرط به مشروط سرایت نمکند، اما در اینجا در
خصوص جهالت، مطلب وجود دارد که چه بوییم: فساد شرط به مشروط سرایت مکند و چه بوییم: فساد شرط به مشروط



سرایت نمکند، باید قائل شویم به اینه اگر شرط از باب غرر و جهالت فاسد شد، خود مشروط هم فاسد است.

معنای سرایت این است که اگر گفتیم: شرط فاسد است، مشروط هم به تبع آن فاسد مشود، که اگر گفتیم: فساد شرط به
مشروط سرایت مکند، معنایش این است که مشروط ی حم تبع پیدا مکند، یعن عقد که مشروط است، به تبع فساد شرط

فاسد مشود، شبیه حم وجوب مقدمه که ی حم تبع است.

اما مرحوم شیخ(ره) فرموده: اگر شرط غرری بود، از نظر موضوع به عقد هم سرایت مکند، یعن وقت که شرط غرری شد،
مشروط هم که عقد است غرری مشود، لذا حم به بطلان مشروط ی حم تبع نیست، چون دلیل داریم که «نه النب عن

بیع الغرر» یا «عن الغرر» که در هر دو صورت این بیع غرری و باطل مشود و بطلانش هم ی حم تبع نیست بله ی حم
اصل است، ولو اینه موضوعاً از شرط سرایت مکند، یعن علت غرری بودن معامله، غرری بودن شرط است، اما علت فساد

معامله فساد شرط نیست، بله علت فساد معامله این است که معامله مصداق برای بیع غرر واقع شده و لذا باطل و فاسد
مشود.

مبدأ خیار شرط

شیخ(ره) در مسئله بعد مبدأ خیار شرط را بیان کرده و فرمودهاند: اگر بایع به صورت مطلق بوید: این را مفروشم به شرط
اینه ده روز خیار داشته باشم و یا مشتری این را گوید، عند الإطلاق مبدأ خیار شرط إنصراف به حین عقد دارد، یعن این ده

روز را باید از زمان عقد شروع شود.

اما در جای که خیار شرط منفصل است، مثلا مگوید: از فردا به مدت دو روز خیار شرط داشته باشیم، مبدأ خیار از اولین
جزء فرداست، که عبارت از طلوع فجر است.

صورت سوم این است که اگر بایع و مشتری مبدأ خیار شرط را از زمان خیار حیوان قرار دهند، که این هم درست است، که
البته بنا بر اینه مبدأ خیار حیوان را روی نظر مشهور همان حین عقد قرار دهیم، اما اگر مبدأ خیار حیوان را حین تفرق قرار

دادیم، چون زمان تفرق مجهول است، این خیار شرط هم مجهول مشود.

تطبیق عبارت

«نعم، قد روی ف كتب العامة: أنّ حنّان بن منقذ كان یخدَع ف البیع لشجة أصابته ف رأسه»، این «نعم ...» استدراک از این
است که تا به حال گفتیم که هیچ عین و اثری از این روایات که شیخ طوس(ره) برای مدعای خود آورده در کتب شیعه نداریم،
حال فرموده: بله در کتب عامه روایت شده که حنان شخص بود که در بیع مورد خدعه واقع مشد و کلاه سرش مگذاشتند،
به خاطر جراحت و ضربهای که قبلا به سرش خورده بود، «فقال له النب(صلّ اله علیه و آله): «إذا بعت فقللا خلابة»»، که

پیامبر(صل اله علیه و آله) به او فرمودند: وقت مخواه معاملهای را انجام ده، بو: خلابهای نیست «و جعل له الخیار ثلاثاً»،
و پیامبر(صل اله علیه و آله) سه روز برای او خیار قرار دادند، «و ف روایة: «و لك الخیار ثلاثاً».»، و در روایت دیر تعبیر این

است که «و ل الخیار ثلاثاً».

تفاوت این دو در این است که در «جعل» بعض احتمال دادهاند که «جعل» ولای است، یعن پیامبر(صل اله علیه و آله) روی
آن ولایت که داشته بر حنان خیار قرار دادهاند، اما در روایت دیر دارد «و ل»، که تعبیر به «جعل» در آن وجود ندارد.



«و الخلابة: الخدیعة.» خلابه هم به معنای خدیعه است.

شیخ(ره) فرموده: «و ف دلالته فضً عن سنده ما لا یخف.»، در دلالت این روایت، تا چه رسد به سندش اشال وجود دارد،
سندش اشال دارد چون روایت عام است و دلالتش اشال دارد که دو بیان برای اشال ذکر کردیم و ی بیان سوم هم

مرحوم شهیدی(ره) در حاشیه دارد که آن را خودتان مراجعه بفرمایید.

«و جبرهما بالإجماعات كما ترى!»، یعن جبران این دلالت، که حال دلالتش که ضعیف است، اما از راه اجماعات آن را جبران
کنیم، که شیخ(ره) فرموده: این کما تری است، «إذ التعویل علیها مع ذهاب المتأخّرین إل خلافها ف الخروج عن قاعدة الغرر
مشل»، یعن تیه بر این روایت، با اینه متأخرین همه قائل به خلاف این روایت هستند، که اگر مدت مجهول است، بیع هم

باطل است، در خروج از قاعدهی غرر مشل است، که این اشاره به آن مطلب قبل دارد که شیخ(ره) در مقابل شیخ طوس و
قاض بن براج(قدس سرهما) و عدهی دیر فرموده: ما دنبال مخصص برای قاعدهی غرر هستیم و تا مخصص در کار نباشد،

قاعدهی غرر جاری مشود و مگوییم: بیع باطل است.

در اینجا هم فرموده: خروج از قاعدهی غرر در اثر این روایت مشل است، «بل غیر صحیح»، بله بالاتر اصلا صحیح نیست،
چون دلالت این روایت ضعیف است. «فالقول بالبطلان لا یخلو عن قوة.»، نتیجه این مشود که قائل به بطلان عقد مشویم و

قول به بطلان هم خال از قوت نیست.

«ثم إنّه ربما یقال ببطلان الشرط دون العقد»، بعض گفتهاند: در جای که شرط مجهول است، شرط باطل است اما عقد باطل
نیست، «و لعلّه مبن عل أنّ فساد الشرط لا یوجب فساد العقد.»، که اینها شاید در ذهنشان این است که فساد شرط به عقد

سرایت نمکند.

شیخ(ره) فرموده: ما نحن فیه از جاهای است که چه قائل شویم به اینه فساد شرط به عقد سرایت مکند چه بوییم: سرایت
نمکند، فرق وجود ندارد، «و فیه: إنّ هذا عل القول به»، یعن بنا بر قول به اینه فساد شرط موجب فساد عقد نمشود، «فیما

إذا لم یوجب الشرط فساداً ف أصل البیع»، این در صورت است که خود شرط، فسادی را در اصل بیع به وجود نیاورد، «كما
فیما نحن فیه»، که تشبیه در منف است، یعن تشبیه برای «یوجب» است نه «لم یوجب».

«حیث إنّ جهالة الشرط یوجب كون البیع غرریاً»، یعن خصوصیت ما نحن فیه این است که جهالت شرط موجب مشود که
مشروط هم مجهول شود، شرط غرری است که مشروط را هم غرری مکند، «و إ فالمتّجه فساد البیع»، یعن و الا در جای که

فساد شرط موجب فساد در اصل بیع مشود، بیع فاسد مشود «و لو لم نقل بسرایة الفساد من الشرط إل المشروط»، و لو
اینه از نظر حم بوییم که: بطلان مشروط تابع بطلان شرط نیست. «و سیجء تمام اللام ف مسألة الشروط.»، که تمام

کلام در این بحث در مسئله شروط خواهد آمد.

که سرایت موضوع م بطلان است، اما در جایح است، خود مشروط، بالأصاله دارای ی که سرایت موضوع در جای
نیست، بله حم است، حم بطلان در مشروط را به تبع حم بطلان در شرط داریم، یعن چون شرط باطل است، مشروط هم

باطل است، لذا در ما نحن فیه چون سرایت موضوع است، یعن وقت شرط غرری شد، بیع هم غرری مشود، پس حم بطلان
در بیع ی حم بالأصاله است و بالتبع نیست.

«مسألة مبدأ هذا الخیار عند الإطلاق من حین العقد»، مبدا این خیار از حین عقد است، «لأنّه المتبادر من الإطلاق.»، برای اینه
حین عقد متبادر از إطلاق است و إطلاق یعن همین که مبدأ را معین نرده، ظهور در حین عقد دارد.



«و لو كان زمان الخیار منفصً كان مبدؤه أول جزء من ذلك الزمان»، اما اگر زمان خیار منفصل از عقد باشد، اولین جزء از
آن زمان منفصل مبدا خیار است، مثلا «فلو شرط خیار الغد كان مبدؤه من طلوع فجر الغد.»، اگر امروز معامله کرده و

مگوید: به شرط اینه فردا خیار داشته باشم، مبدأ این خیار از طلوع فجر فرداست.

«فیجوز جعل مبدئه من انقضاء خیار الحیوان»، این تفریع بر ما قبل است، یعن حال که از حین عقد است، جایز است که مبدأ
خیار را پس از انقضاء خیار حیوان قرار دهیم، «بناء عل أنّ مبدأه من حین العقد»، البته بنا بر اینه مبدا آن را از حین عقد قرار

دهیم.

در اینجا فروض است که گاه مگوید: از زمان که خیار حیوان دارم، خیار شرط هم دارم و گاه مگوید: از زمان که خیار
حیوان منقض مشود، خیار شرط دارم، که شیخ(ره) فرموده: بنا بر اینه زمان خیار حیوان را حین عقد بدانیم، این شرط

درست است و از حین عقد تا سه روز خیار حیوان تمام مشود و بعد از آن خیار شرط شروع مشود، لذا این «فیجوز ...» هم
مصداق برای خیار منفصل مشود.

«و لو جعل مبدؤه من حین التفرق بطل»، اما اگر مبدأ خیار حیوان را از حین تفرق قرار دهیم، کما اینه بعض از فقهاء قائل
شدهاند که مبدأ خیار حیوان بعد از انقضاء خیار مجلس و از حین تفرق است، شیخ(ره) فرموده: در این صورت عقد باطل

است، «لأدائه إل جهالة مدّة الخیار.»، چون منجر جهالت مدت خیار مشود، چون از زمان عقد تا زمان تفرق، معلوم نیست که
چه مقدار است؟

«و عن الشیخ و الحلّ: أنّ مبدأه من حین التفرق.»، و شیخ طوس و ابن إدریس(قدس سرهما) فرمودهاند: مبدأ این خیار شرط
از حین تفرق است، که این در مقابل آن خط اول است که که فرموده: «مبدأ هذا الخیار من حین العقد».

این دو فقیه همان طور که در خیار حیوان با مشهور مخالفت کرده و گفتهاند: مبدأ آن از حین تفرق است در اینجا هم با مشهور
مخالفت کرده و گفتهاند: مبدأ خیار شرط از حین تفرق است.

«و قد تقدّم عن الشیخ وجهه مع عدم تمامه.»، که در صفحه 225، سطر شانزدهم وجه و دلیل که شیخ طوس(ره) آورد بر اینه
چرا مبدأ خیار حیوان از حین تفرق است گذشت و همچنین وجه عدم تمامیت آن را هم بیان کردیم، که شیخ طوس و ابن
ادریس(قدس سرهما) گفتهاند: که خیار در جای ثابت است که عقد ثابت باشد و إستقرار داشته باشد، اما مادام که تفرق

حاصل نشده، چون عقد متزلزل است، دیر وجه برای دخول خیار حیوان نیست، که در اینجا هم همین را گفتهاند.

شیخ(ره) فرموده: همان جواب که در آنجا دادیم، در اینجا هم مطرح مشود که بر این ادعای که اینها کردهاند، که خیار داخل
عقدی مشود که آن عقد ثابت باشد، دلیل پیدا نردیم.

شیخ(ره) فرموده: «نعم، یمن أن یقال هنا: إنّ المتبادر من جعل الخیار جعله ف زمانٍ لولا الخیار لزم العقد»، بله در اینجا شاید
بتوان ی حرف زد که متبادر از قرار دادن خیار در ی زمان، این است که اگر در آن زمان خیار نباشد، عقد لازم مشود،

چون خیار شرط بر خلاف خیار حیوان به جعل متعاقدین است و لذا متبادر از جعل متعاقدین این است که اگر بخواهد کارشان
حیمانه باشد، برای زمان خیار قرار مدهند، که اگر در عقد خیار نباشد، عقد لازم مشود. «كما أشار إلیه ف السرائر»، کما

اینه ابن ادریس(ره) در سرائر به آن ااره کرده است.

بعد شیخ(ره) فرموده: در این بیان سه اشال وجود دارد، «لن لو تم هذا لاقتض كونه ف الحیوان من حین انقضاء الثلاثة»،



الش نقض به خیار حیوان است، که لازمهاش این است که در مورد بیع حیوان هم از حین انقضاء ثلاثه باشد، یعناولین اش
مادام که خیار حیوان هست، دیر خیار شرط معنا نداشته باشد، در حال که شیخ طوس و ابن ادریس(قدس سرهما) همان

چیزی را که در خیار حیوان گفتهاند، در اینجا هم گفتهاند که: مبدأ خیار از حین تفرق است، که در بیع حیوان هنوز زمان خیار
حیوان است و باید در آنجا هم بوییم که: بعد از إنقضاء ثلاثه خیار شرط درست است.

«مع أنّ هذا إنّما یتم مع العلم بثبوت خیار المجلس»، اشال دوم این است که این حرف در جای درست است که متعاقدین علم
به وجود خیار حیوان و مجلس دارند، «و إ فمع الجهل به لا یقصد إ الجعل من حین العقد»، اما متعاقدین که اصلا نمدانند
در شریعت خیار مجلس وجود دارد، وقت مگویند: مثلا 5 روز یا ی ساعت خیار شرط داشته باشیم و قصدشان هم جعل از

حین عقد است، در اینجا چه مانع دارد که مبدأ خیار را از حین عقد قرار دهیم؟

«بل الحم بثبوته من حین التفرق حم عل المتعاقدین بخلاف قصدهما.»، اشال سوم این است که اگر بخواهیم خیار شرط را
از حین تفرق قرار دهیم، این بر خلاف قصد متعاقدین مشود، چون قصدشان این بوده است که خیار شرط از حین عقد باشد،
لذا حم بثبوت خیار شرط از حین تفرق، حم بر خلاف قصد متعاقدین است و همان طور که در خود عقد مگفتیم: «العقود

تابعة للقصود» در لواحق عقد، یعن شرط و هر چیزی که عنوان لواحق عقد را دارد هم باید بوییم که: «تابعة للقصود».

کس یعن ،توانند برای خودشان خیار قرار دهند، برای أجنبه متعاقدین مدر مسئلهی بعد بحث در این است که علاوه بر این
که خارج از عقد است هم متوانند خیار شرط قرار دهند، «مسألة یصح جعل الخیار لأجنب»، «أجنب» یعن أجنب از عقد و
التذكرة: لو باع العبد و شرط الخیار للعبد صح که خارج از عقد است، که جعل خیار برای اوئ صحیح است، «قال ف کس

البیع و الشرط عندنا.»، علامه(ره) در تذکره فرموده: اگر عبد را فروخت و برای همین عبدی که مبیع واقع شده، شرط خیار کرد،
هم بیع و هم شرط در نزد امامیه صحیح است.

«و ح عنه الإجماع ف الأجنب»، علامه(ره) در جای که آن شخص أجنب، یعن شخص ثالث باشد، ادعای إجماع کرده و بعد
فرموده: «قال: لأنّ العبد بمنزلة الأجنب»، در جای که مولا عبدش را مفروشد و برای عبد خیار قرار مدهد، عبد در حم

أجنب است؛ اولا أجنب است، چون نه بایع است ونه مشتری و ثانیاً به منزله اجنب است، چون خودش مبیع است و حذ و
بهرهای از این عقد دارد، چون بالأخره لازم یا جائز بودنش، ی از اینها به نفع این عبد هست.

«و لو جعل الخیار لمتعدّدٍ»، حال اگر خیار را برای متعدد جعل کردند، «كان كل منهم ذا خیار»، آن هم به نحو مستقل، یعن هر
کدام مستقلا خیار داشته باشند، «فإن اختلفوا ف الفسخ و الإجازة قدّم الفاسخ»، در این صورت اگر ی فسخ و دیری اجازه
کرد، فاسخ مقدم است، «لأنّ مرجع الإجازة إل إسقاط خیار المجیز»، چون کس که اجازه مدهد، معنایش این است که خیار

خودم را فقط از بین مبرم و لذا موضوع خیار برای فاسخ منتف نشده و خودش خیار دارد و متواند از آن استفاده کند.

«بخلاف ما لو وكل جماعةً ف الخیار»، بر خلاف جای که جماعت در ی خیار به عنوان وکیل قرار داده شوند، یعن ی خیار
برای ی نفر است، که موکل این ی خیار را به جماعت وکالت مدهد،، که در این صورت اگر ی از وکلاء از خیار استفاده

کرد، موضوع وکالت برای دیران منتف مشود، مثل این که به ده نفر وکالت دهم که این خانه را بفروشند، که اگر ی از
وکلاء خانه را فروخت، موضوع وکالت برای وکلای دیر منتف مشود که ما نحن فیه هم همین طور است، «فإنّ النافذ هو

التصرف السابق»، لذا کس زودتر از همه تصرف کرد، چه امضاء و چه فسخ همان نافذ است، «لفوات محل الوكالة بعد ذلك.»،
یعن بعد از تصرف سابق، محل وکالت برای دیران منتف مشود.

بعد عبارت از وسیله آورده، معنایش مقداری مشل است، که حتماً به حواش مراجعه بفرمایید و ببینید که مراد عبارت چیست؟



تا ان شاء اله بعداً عرض مکنیم.

بحث اخلاق هفته

عن ابِ عبدِ اله(علیه السلام)، قَال: «من كثُر اشْتباكه بِالدُّنْیا، كانَ‏ اشَدَّ لحسرته‏ عنْدَ فراقها».

طبق همان مطلب که در هفته قبل عرض کردیم، واقعاً ی از کرامات و وجوه إعجاز کلمات ائمه معصومین(علیهم السلام) این
ضوابط کلیهای است که ارائه مدهند. و عرض کردیم که روی این نته خیل دقت بفرمایید که چند نفر از سرآمد دانشمندان را

متوانید پیدا کنید، مثلا بوعل ی از سرآمد دانشمندان است، حال در تمام کتابهایش چند قاعده کلیه بیان کرده و اگر هم
بیان کرده، در محدوده ی علم خاص بیان کرده است.

اما مبینیم که ائمه و پیامبر بزرگوار ما(صلوات اله علیهم اجمعین) آنچه را که مربوط به حقیقت انسان از ازل تا ابد هست بیان
کردهاند، که این خیل مسئلهی مهم است.

از جمله مطالب همین است که امام صادق(علیه السلام) فرمودند: «من كثُر اشْتباكه بِالدُّنْیا»، إشتباک وقت این انسان انشتها
را در هم مکند، مگویند: «إشتب»، یعن وقت فرو رفتن و غوطهور شدن کس در دنیا بیشتر شود، «كانَ‏ اشَدَّ لحسرته‏ عنْدَ

فراقها»، آن لحظهای که مخواهد از دار دنیا برود، فراغش و زمان فراغش بدترین زمان برای حسرت او هست.

گرچه این تعلقات و این اشتباکهای به دنیای، برای او به تدریج بوده، اما هنام فراغ تمام اینها در نظر او موجب حسرت
مشود و این خیل عجیب است، یعن زمان إحتضار و فوت مهمترین زمان است که حافظهی انسان کار مکند و آنچه را که

برای خودش مله قرار داده و در طول زندگ و در دنیا با آن زندگ کرده، زمان که مخواهد از دنیا برود، برایش حاضر
مشود.

کسان که دنبال معنویت، علم و تقوا بودند، وقت که مخواهند از دنیا بروند، زبانشان دائماً در حال ذکر، دعا، قرآن و ارتباط با
خداوند هست، اما کسان که اشتباک به دنیا دارند، اینها ناراحتند از اینه مالشان چه مشود؟ اولادشان چه مشود؟ حت اگر

انسان به کتاب دل بسته باشد، ناراحت است که کتابش چه مشود؟

را از سقراط نقل کرده که گفته: کس است عبارت خلیفه است و کتاب بسیار خوب در کتاب کشف الظنون که مربوط به حاج
که دنبال علم و در راه علم است، شرایط دارد؛ ی از این شرایط این است که ذهن انسان فارغ از امور و تعلقات دنیویه باشد.

آن کس که دنبال علم است، نباید برایش فرق کند که امشب غذا مخورد یا نه؟ استراحت کرد یا نرد؟ هوا سرد است یا گرم؟
آینده به او اعتباری مدهند یا نه؟ البته این تأثیرش خیل مشل است، که انسان اگر بخواهد ذهن خودش را از این تعلقات فارغ

کند، البته معنایش این نیست که انسان نسبت به خودش لاابال و لابهشرط شود و خودش را گرفتار هر معرکهای بند.

حال اگر این حرف سقراط را به مسئلهی توکل بر خدا ضمیمه کنیم، یعن اینه انسان که در راه علم قدم برمدارد، واقعاً
خودش را به خدا بسپارد و در همهی امور زندگ به این نتیجه مرسد و راه توکل به خدا این است که علائق دنیویهرا از خودش

قطع کند.

اینه انسان هم تعلقات دنیویه داشته باشد و هم توکل به خدا ممن نیست.



این مطالب که عرض مکنیم، که گاه اوقات بعض از آنها هم شبیه مطالب بعض از هفتههای گذشته است، برای  این است
که ی از مشلات ما این است که در قدیم که وارد حوزه مشدیم، ی بزرگان در همان ابتدای راه دست انسان را مگرفتند،
بزرگان که راه را ط کرده و خودشان را ساخته بودند و هم از جهت علم و هم اخلاق دست کس که مخواست شرح امثله
بخواند را مگرفتند و تا آخر آن را همراه مکردند، اما الان متأسفانه در حوزههای امروز آن طور که شاید و باید مرب که به

او پناه ببریم نداریم. بله بزرگان هستند، منته مشلات آنقدر زیاد شده که مقداری این مسائل کم شده است.

حال که این چنین است، باید خودمان معرفتمان بیشتر شود، واقعاً مقداری در حقیقت راه که ط مکنیم فر کنیم، شرایط راه
و خصوصیاتش و اینه چه توشهای باید داشته باشیم تا ما را به مقصد برساند؟ که ی از مسائل همین است که امام

صادق(علیه السلام) مفرماید که: باید روز به روز بتوانیم تعلقاتمان را نسبت به دنیا کم کنیم.

لباس انسان، که البته نظیف بودن و تمیز بودن خوب است، اما اگر انسان لباس را ده سال مپوشد، چه اشال دارد؟ من
طلبهای را سراغ دارم که حدود 15 سال مدیدم که از لباس استفاده مکند، به نحو بسیار مرتب و منظم، که انسان فر مکرد

که این لباس را ی ماه پیش تهیه کرده است و اشال هم ندارد که انسان واقعاً مراقبت کند، اما تعلق نداشته باشد.

اشتباک و تعلقات به دنیاست که برای انسان حجاب مشود، برای اینه نور علم در درون انسان راه پیدا نند، مر نه این است
که «الْعلْم‏ نُور یقْذِفُه اله ف قَلْبِ من یشَاء»، علم نور است، اما این نور را قلب متواند بیرد که مصفا باشد، اما اگر حجابها

بر قلب انبار شده، قطعاً آن نور نمتواند داخل در آن شود، «قلب من یشاء» هم کس است که قلبش مصفای عند اله باشد.
لذا باید مراقب خودمان باشیم و واقعاً تا متوانیم در نفس و معرفت نفس و راه خودمان و اشالات خودمان واقعاً بیندیشیم که

چه اشالات داریم؟ کس هم نمتواند ادعا کند که ایرادی ندارم، من طلبه هستم و تعلق به دنیا ندارم، بله هر کس به نحوی
تعلق دارد و واقعاً ببینیم که اگر تعلق هست، چارهای بیندیشیم برای اینه آن تعلق را هر چه زودتر از بین ببریم، که اگر این

تعلقات به دنیا در درون ما ریشه بدواند، در سنین 40 یا 50 سال دیر محال است که بتوانیم آن را از درونمان خارج کنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


