
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۲۰ خرداد ۱۴۰۲

کتاب الحج
جلسه 109 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در روایات است که دال بر این است که زن در روزه مستحب باید از شوهر خودش اذن بیرد. اقوال و روایات را مطرح
کرده و گفتیم در اینجا دو دسته روایات داریم که طبق این دو دسته روایات، بعضها مسئله کراهت را قائل شدند که اگر زن

بدون اذن شوهر روزه مستحب گرفت کراهت دارد، مثل سید مرتض، سلار. در ادامه به بیان دیدگاه صاحب جواهر مپردازیم.

دیدگاه صاحب جواهر

صاحب جواهر ابتدا ادله قول مشهور را ذکر مکند (که مشهور مگویند روزه مستحب زن بدون اذن شوهر صحیح نبوده و
باطل است) و مفرماید:

1. دلیل اول مشهور روایات است (که در جلسه گذشته خوانده شد).

2. دلیل دوم آن است که درباره ولد و ضیف روایات داریم که ضیف بدون اذن صاحب خانه روزه نیرد یا ولد بدون اذن پدر
روزه مستحب نیرد و روایات ولد و ضیف، مشتمل بر مسئله زوجه هم هست.

3. دلیل سوم این است که در کتاب معتبر محقق حل ادعای اجماع کرده همان طور که نسبت به عبد، اگر عبدی بخواهد روزه
مستحب بیرد باید از مولایش اجازه بیرد اجماع وجود دارد، در مورد زوجه هم اجماع وجود دارد (البته دیدگاه صاحب جواهر

در اینجا درست نقطه مقابل مشهور و اجماع است).

4. در دلیل چهارم مفرماید: «ما ذکره غیر واحدٍ من الاصحاب من مل المول و الزوج من منافعهما، ما یناف الصوم»؛ چون
مولا مال منافع عبد و زوج مال منافع زوجه است، پس این ملیت اقتضا مکند که او بدون اذن شوهر یا عبد بدون اذن مولا

روزه نیرد، این ملیت منافع است.[1]

صاحب جواهر پس از نقل این چهار دلیل بر دیدگاه مشهور، قول مقابل را مطرح کرده و مفرماید:

دیدگاه اول و دوم

سید مرتض و جماعت مثل سلار و ابن حمزه تصریح به کراهت کردند «و یقرب من ذل ما عن ابن زهره»؛ ابن زهره گفته
یرد، ابن زهره هم اجماع را آورده است؛ یعنیرد و عبد اذن باز شوهرش اذن ب مستحب است که زن برای روزه مستحب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مخواهد بوید این روایات که خواندیم (مانند «لا تصوم المرأة إلا باذن زوجها») باید حمل بر استحباب شود و دیران هم حمل
بر استحباب کردند.

بعد مفرماید وقت به نهایه شیخ مراجعه کنیم «لعلّه هو الذی یعطیه ما عن النهایه ف المرأة قال»؛ بعید نیست که عبارت شیخ
طوس در نهایه را روی همان استحباب بیاوریم «و اما صوم الاذن فلا تصوم المرأة تطوعاً إلا باذن زوجها فإن صامت من غیر
اذن جاز له أن یفطرها و یواقعها»، این عبارت نهایه شیخ است، نمگوید اگر «صامت بغیر اذن بطلت»، روزهاش باطل است،

بله مگوید: «إن صامت بدون اذنها»، مرد متواند بهم بزند، پس معلوم مشود بهتر است قبل از اینه روزه را بیرد از
شوهرش اذن بیرد.

صاحب جواهر مفرماید: ابن ادریس در سرائر نظیر همین عبارت را دارد و مگوید باطل است. پس ابن زهره مگوید «جاز
أن یفطرها»، اما ابن ادریس مگوید «لا ینعقد صومها و لا یون شرعیاً»، روزهاش باطل است، «و له مواقعتها فیه»؛ یعن بعد

از اینه باطل است روزهاش کالعدم مشود مرد متواند مواقعه کند، اما در عبارت ابن زهره این است که مرد متواند
روزهاش را بهم بزند و بر زن هم متابعه واجب است. پس این هم قول دوم شد. یا مسئله کراهت را مطرح کنیم و یا که من دون

اذن کراهت دارد، یا این استیذان استحباب دارد، ی از این دو حال است.

دیدگاه سوم

ره ففی گویند: «و أما التفصیل بین عدم الاذن و النهو عدم الاذن تفصیل داده و م بین نه قول سوم آن است که بعض
که مرد نه گرفته، اما در جای ه سید مرتضروه است کما این؛ اگر زن بدون اجازه روزه گرفت م«الثان الاول و یحرم ف

کرد حرام است، «فلم أجد به قائلا سوی ما یظهر من الشهید ف اللمعه»؛ من قائل غیر از کلام شهید پیدا نردم، «کما أن لا
أعرف له دلیلا»؛ دلیل بر این تفصیل نداریم، «سوی ما عرفته سابقاً من حم الضیف و الولد، و سوی ما عصاه یقال من حمل

جمیع ما ف هذه النصوص عل الراهه».

صاحب جواهر مفرماید: ما تمام این نصوص که دارد «لا تصوم» یا «لیس للمرأة أن تصوم» را به قرینه «لا یصلح» و به
قرینه اینکه زوج و عبد را در بعض از روایات ضمیمه به ولد و ضیف کرده (چون در باب ضیف اگر ضیف مسلم روزه گرفت

بدون اذن صاحب خانه، همه مگویند روزهاش صحیح است اما بهتر این است که اگر صاحب خانه آمد و از او خواست
روزهات را بهم بزن روزهاش را بهم بزند و ولد هم همینطور) حمل بر کراهت کنیم.

پس ایشان دو قرینه آورد ی کلمه «لا یصلح» و ی مقارن قرار دادن زوجه و عبد در روایات با مسئله ولد و ضیف، اینها دو
قرینه است بر اینه ما حمل بر کراهت کرده و بوئیم در جای که منع کرد حرام است و در جای که اذن نداد کراهت دارد.[2]

ارزیاب دیدگاه مشهور توسط صاحب جواهر

صاحب جواهر در دنباله مفرماید: سند برخ از روایات که خواندیم (در جلد 10 وسائل باب 8 از «باب صوم المرأة تطوعاً
المح بن جعفر المروی ف هم مقابل این روایات داریم و آن «خبر عل روایت بغیر اذن الزوج») مرسل و ضعیف است، ی

عن کتابه (جعفریات) عن أخیه سألته عن المرأه تصوم تطوعاً بغیر اذن زوجها قال لا بأس»؛ در آن روایت آمده که از امام کاظم
عليه السلام سؤال شد که زن بدون اذن شوهرش اگر روزه مستحب گرفت؟ فرمود مانع ندارد.

بنابراین صاحب جواهر در ادامه مستندات مشهور را تخریب کرده و مفرماید:



1. برخ از آن روایات که در باب هشتم آمده ضعیف السند است.

2. «لا یصلح» قرینه بر حمل بر کراهت است.

3. این روایات معارض دارد و معارضش همان است که در جعفریات آمده.

4. در دلیل مشهور مسئله ادعای ملیت منافع است. صاحب جواهر مفرماید: «و دعوی المیه للمنفعه عل وجه تمنع عن
این منفعت است. فرض کنید ی وئیم مرد در اثر زوجیت ماللام است که بالصوم بدون الاذن واضحة المنع»؛ این اول ال
از منافع این زن حفظ القرآن است، متواند قرآن حفظ کند، بوید مرد مال این منفعت هم هست و مرد متواند بوید تو حق

حفظ کردن قرآن نداری! اینه مرد مال این منفعت که زوجه بخواهد روزه بیرد باشد خودش اول الدعواست و ما نمدانیم
مرد چنین ملیت نسبت به این منفعت دارد یا نه؟

لذا ایشان مفرماید: «واضحة المنع خصوصاً بعد تجویز الاستمتاع للزوج و أن الصوم لا یمنعه و خصوصاً بعد تجویز ما لا
یناف منافع السید من العبادات الشرعیه کالذکر و التفر و نحوهما»؛ ی منافع هست مثل ذکر، حت عبد ی جا نشسته و ذکر
مگوید این اشال ندارد. بله، ی وقت هست که کس زن را اجیر مکند و مگوید ی ساعت وقت خودت را در اختیار من

قرار بده و این اذکار را بو و این پول را به تو مدهیم، اینجا بعید نیست که بوئیم مرد مال زمانش هست، ول مال اصل این
منفعت نیست! مال این زمان هست و مثلا حق ندارد خودش را اجیر دیری قرار بدهد ولو منافات با زوجیت هم نداشته باشد
و اگر زن بخواهد خودش را ی دو ساعت اجیر کس قرار بدهد بعید نیست که بوئیم مرد مال این گونه منافع است و بدون

اذن شوهر نمتواند این کار را انجام دهد، اما ی منافع که قطع نظر از اجاره است، مثلا ذکر مگوید، یا به قول صاحب
جواهر تفر مکند («تفر ساعة خیر من عبادة سبعین سنه»)، یا قرائت قرآن مکند، در اینه مال این گونه منافع هم باشد

هذا اول الدعوی.

پس صاحب جواهر در صدد تخریب دیدگاه مشهور بوده و مگوید: 1) بعض از روایات ضعیف السند است، 2) معارض دارد،
3) ملیت منفعت برای زوج باطل است. بعد مفرماید: «بل قد یمنع وجوب طاعة السید ف نحو ذل لو صرح بالنه»؛ اگر
وئیم مولا چنین حقتوانیم بنداری، ما م وئذکر ب ه بنشینکرد و گفت حق این عبد خودش را از ذکر گفتن نه مولای

ندارد، «لاطلاق ادلة شرعیتها»؛ ادلهای که مگوید «یا ایها الذین آمنوا اذکروا اله ذکراً کثیراً»[3]، هم شامل حر و هم شامل عبد
است.

حال اگر کس بوید ما ی ادلهای داریم مانند «یا ایها الذین آمنوا اذکروا اله ذکراً کثیرا» که اطلاق دارد، هم عبد را مگیرد و
هم حر را، و از سوی دیر، ادله وجوب طاعت مولا بر عبد، آن هم اطلاق دارد، چه در موارد ذکر و چه در غیر ذکر، نتیجه این

است که در ذکر گفتن، ماده اجتماعشان مشود و نسبت بین این دو تا عام و خاص من وجه است و ماده اجتماع شان در
«ذکر» است (یعن ادله شرعیت ذکر مگوید عبد بدون اذن مولا متواند ذکر بوید و ادله وجوب طاعت مگوید عبد بدون اذن

مولا حق ندارد ذکر بوید، این مشود عام و خاص من وجه)، اینجا چار کنیم؟ آیا بوئیم در عام و خاص من وجه در ماده
اجتماع تعارض و تساقط مکنند؟

ایشان مفرماید: ما به اطلاق ادله شرعیه تمس مکنیم «و إن کان بینه و بین ما دل عل وجوب طاعة السید تعارض العموم
من وجه، إلا أنه قد یمنع تحیمه»؛ آن اطلاق ادله شرعیت ذکر خیل قویتر از اطلاق وجوب طاعت است و در نتیجه نسبت عام

و خاص من وجه در جای است که اینها من حیث الظهور با هم در ی ردیف باشد، اما اگر اطلاق ییش قویتر بود ما به آن
اطلاق اقوی عمل مکنیم. لذا اطلاق ادله شرعیت ذکر اینقدر قویتر است که مجال برای اطلاق وجوب طاعت مولا نمماند.



ول ایشان دوباره از این هم برمگردد و مفرماید ممن است کس تحیم این اطلاق را رد کند (که این اطلاق حاکم بر
اطلاق وجوب طاعت مولا باشد)، در این صورت مگوییم «عل أن ذل إن سلم ف العبد»؛ اگر این را در عبد بپذیریم که

الزوجه، المعلوم عدم وجوب طاعتها للزوج ف ت «ذکر» اقوای از اطلاق در وجوب طاعت است، اما «فلا یسلم فاطلاق شرعی
ذل، إلا أن ذل»؛ یعن این تعارض را اگر در عبد بپذیریم و بوئیم تعارضا و تساقطا، اما درباره زوجه نمپذیریم (چون در

زوجه یقین داریم که اطاعت زوج واجب نیست، اما در عبد احتمال مدهیم اطاعت مولا در این مورد واجب باشد)؛ زیرا
«المعلوم عدم وجوب طاعتها للزوج ف نحو ذل مما لا یناف الاستمتاع»؛ یعن در آنجا ی قرینه خارجیه داریم که هر چیزی با
استمتاع منافات نداشته باشد از حق زوج خارج است و چون چنین قرینهای داریم آنجا نمتوانیم منافات دارد. پس در باب عبد

ممن است مسئله تعارض را مطرح مکنیم، تعارضا و تساقطا، اما در باب زوج نمتوانیم مطرح کنیم.

در نتیجه ایشان مسئله تعارض عام و خاص من وجه را پذیرفت و مخواهد بوید خود این تعارض در جای که مولا از ذکر
گفتن عبد نه مکند مسلَّم است، ول در جای که زوج نه از ذکر مکند، دلیل نداریم بر اینه این نه تمام باشد، در عبد

اطلاق وجوب طاعت داریم؛ یعن بالأخره در عبد ی دلیل که یجب الطاعة المول مطلقا داریم، اما در زوج نداریم و دایرهاش
محدود به استمتاع است.

صاحب جواهر مفرماید: پس ما در مورد زوج دلیل بر وجوب طاعت مطلق زوج بر زوجه نداریم، مقدار دلیل که داریم در
دایره استمتاع است، وقت در این دایره شد «و مقتض ذل»؛ مقتضای اینه در دایره استمتاع وجوب اطاعت هست «صحة

الصوم مع النه فضلا عن عدم الاذن»؛ یعن حت در جای که مرد زوجهاش را از روزه مستحب نه کرد این نه او اگر
منافات با استمتاعش ندارد هیچ اثری ندارد، مثلا مرد مسافرت است و زن مزند که حق نداری امروز روزه بیری، این

در فرض نه وئیم صوم زن حتمنافات با استمتاعش ندارد و دلیل نداریم که در این مورد هم اطاعت واجب است. پس باید ب
صحیح است. تا اینجا صاحب جواهر درست در مقابل اجماع ایستاده است.

دیدگاه پایان صاحب جواهر

صاحب جواهر در پایان مفرماید: آنچه جلوی فتوای ما را مگیرد اجماع است، «اللهم إلا أن ینعقد اجماعٌ علیه فإنّ لا أجد
خلافاً فیه»؛ ایشان مگوید من مخالف را ندیدم، «إذ من ذکرنا عنهم الخلاف إنما هو منهم ف عدم الاذن»؛ ایشان مخواهد

بوید درست است سید مرتض، سلار، ابن حمزه مخالفت کردند، اما در جای مخالفت کردند که زن اجازه نرفته، مگویند
این کراهت دارد، ول در صورت نه من مخالف ندیدم؛ یعن مگوید اگر مرد زن را از روزه مستحب نه کرد صاحب جواهر

مگوید من در اینجا مخالف را پیدا نردم.

اگر بوییم مرادشان از این عدم الاذن شامل نه هم بشود مفرماید بعید است، «و احتمال ارادتهم منه ما یشمل النه بعیدٌ،
فیبق حینئذٍ مظنّة الاجماع»؛ اینجا بالأخره احتمال اجماع خیل قوی مشود، «اما مع عدمه فلا یخلو القول بالصحة من قوة»؛

اگر کس این اجماع را خدشه کرد ما نظرمان این است که صوم مستحب زن بدون اذن شوهر صحیح است «لما عرفت»؛
ادلهای که گفتیم، «خصوصاً مع غیبة الزوج»؛ مخصوصاً اگر زوج غایب باشد «و نشوزه و مرضه و نحو ذل»؛ اگر زوج ناشزه

شده یا مریض است «مما لا معارض فیه لحقه»؛ اگر نشوز دارد یا مسافرت است با حق استمتاعش منافات ندارد.

ایشان در ادامه کلام از صاحب مدارک نقل کرده و مگوید: «و من الغریب ما ف المدارک هنا لظهوره ف أن الحم بعدم
الصحة ف الزوجة و العبد من المسائل المفروغ عنها»؛ صاحب مدارک گفته اینه روزه زن بدون اذن شوهر صحیح نیست از
العبد حیث إنه لم ینقل فیها خلافاً ولو تردداً، و قد ذکر ل است که مفروغٌ عنه است «و المسئلة واضحةٌ خصوصاً ف مسائل

سایر الافعال المندوبه»؛ صاحب جواهر ی بل ف ذل ترکه ف ن الاحتیاط لا ینبغفرماید: «و لحقیقة الحال»، بعد م



احتیاط مکند که سزاوار است احتیاط در تمام افعال مستحب ترک نشود، منته تمام افعال مستحب که با استمتاع منافات
داشته باشد.[4]

جمعبندی دیدگاه صاحب جواهر

آنچه جلوی صاحب جواهر را سد کرده اجماع است، اگر گفتیم کلام سید مرتض، سلار، حت در صورت نه که به نظر ما
بعید هم نیست، درست است در فرض عدم الاذن مآورد ول همین که تفصیل ندادند مشود گفت که سید مرتض، سلار، هم
در صورت عدم الاذن و هم در صورت نه شوهر مگویند کراهت دارد. الآن این نته اجتهادی را از کلام جواهر بیرون آوردیم

که آیا معقد اجماع فرض نه است؟ یعن حت در جای که مولا نه کرده اجماع داریم بر اینه باطل است؟ اگر این باشد
مگوئیم بعد در کلام سید مرتض و ... ببینیم، بعید هم نیست! صاحب جواهر مگوید معقد کلام سید مرتض و ابن زهره و
سلار فرض عدم الاذن است، آنجا مگویند کراهت دارد اما در جای که مرد نه کرده باشد قائل به حرمت و قائل به بطلان

هستند.

لذا باید دید که معقد این اجماع چیست؟ ول در هر صورت برای صاحب جواهر خیل سخت است بپذیرد. ولو ایشان هم مسئله
وئیم در جایگوید «لیس للمرأة»، بکه م کند، جمع بین دو طایفه روایت که گفتیم آن روایاتمنافات با استمتاع را مطرح م

که با حق استمتاع منافات دارد، در جای که مگوید «لا بأس»، در جای است که با حق استمتاع منافات نداشته باشد.

نتهای را قبلا در روایات خروج از بیت عرض کردیم، به نظرم این قرینه حاکم بر تمام آن چیزی است که در مورد زوج و زوجه
آمده، ما بعداً روایات داریم درباره نذر زن، عتق زن، صدقه و هبه زن که فقها بر طبق ظاهرش هم فتوا دادند که زن نمتواند

بندهاش را آزاد کند، هبه کند، صدقه بدهد، نمتواند نذر کند، مر با اذن شوهر.

کند یزوجه را عقد م زوج وقت قرینه حاکمه بر همه این روایات است؛ یعن عرض من این است که این قرینه زوجیت ی
علقه زوجیه، ی حق را مآورد، بعد به قرینه مناسبت حم و موضوع ما باید بوئیم زوجیت آن حقوق که مربوط به استمتاع

است و الا مرد به زن بوید تو قرآن نخوان، الآن نه م خواهد از او استمتاع ببرد، نه منافات با حق استمتاع مرد است، ماه
و، نماز مستحباش نافذ باشد، یا ذکر ندلیل ندارد که این نه !وید حق نداری قرآن بخوانخواند، برمضان نشسته و قرآن م

نخوان، روزه مستحب نیر. تا برسیم به حج مستحب که محل بحث ماست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . نته: ی وقت در چند سال پیش ی خانم از همین مسئولین این مسئله را مطرح کرد که فقها مرد را مال زن مدانند،
نه! اصلا ما در هیچ تعبیر فقیه این را نداریم که مرد مال زن است، بله مال منافع اوست آن هم منافع که مربوط به زوجیت

باشد و الا مال اعضا و جوارح زن نیست، مال سایر منافع زن نیست، منافع که مربوط به زوجیت باشد.
[2] . «و لذا قال المصنف و كذا المملوك الذي ح ف المدارك الإجماع عل عدم انعقاد صومه بدون الاذن فضلا عن النه، و

إل ما ذكره غير واحد من الأصحاب من ملك المول و الزوج من منافعهما ما يناف الصوم، و لا سيما ف المرأة و الأمة، لن
عن علم الهدى و جماعة منهم سلار و ابن حمزة التصريح بالراهة، و يقرب من ذلك ما عن ابن زهرة من استحباب أن لا يصوما
بدون الاذن حاكيا عليه الإجماع، بل لعله هو الذي يعطيه ما عن النهاية ف المرأة، قال: «و أما صوم الاذن فلا تصوم المرأة تطوعا
إلا بإذن زوجها، فان صامت من غير إذن جاز له أن يفطرها و يواقعها» اللهم إلا ان يون المراد منها ما ف السرائر «و أما صوم
الاذن فلا تصوم المرأة تطوعا إلا بإذن زوجها، فان صامت من غير إذنه فلا ينعقد صومها و لا يون شرعيا، و له مواقعتها فيه و



إلزامها الإفطار، و يجب عليها مطاوعته» فترجع حينئذ إل ما ف مح المبسوط، و أما التفصيل بين عدم الاذن و النه فيره
ف الأول و يحرم ف الثان فلم أجد به قائلا هنا سوى ما يظهر من الشهيد ف اللمعة، كما ان لا أعرف له دليلا سوى ما عرفته

راهة بقرينة «لا يصلح» فال هذه النصوص عل م الضيف و الولد، و سوى ما عساه يقال من حمل جميع ما فح سابقا ف
المرسل المزبور، و ضمهما مع الولد و الضيف اللذين قد عرفت الحال فيهما، و غير ذلك مما عرفته فيما تقدم.» جواهر اللام، ج

17، ص 130- 131.
[3] . سوره احزاب، آیه 41.

[4] . «مضافا إل ضعف سند جملة منهما، و إل خبر عل بن جعفر المروي ف المح من كتابه عن أخيه (عليه السلام)
«سألته عن المرأة تصوم تطوعا بغير إذن زوجها قال: «لا بأس» و دعوى الملية للمنفعة عل وجه تمنع من الصوم بدون الإذن
واضحة المنع، خصوصا بعد تجويز الاستمتاع للزوج و ان الصوم لا يمنعه، و خصوصا بعد تجويز ما لا يناف منافع السيد من

العبادات الشرعية كالذكر و التفر و نحوهما، بل قد يمنع وجوب طاعة السيد ف نحو ذلك لو صرح بالنه، لإطلاق أدلة شرعيتها
الشامل للعبد و الحر، فإنه و إن كان بينه و بين ما دل عل وجوب طاعة السيد تعارض العموم من وجه إلا انه قد يمنع تحيمه،
عل أن ذلك إن سلم ف العبد فلا يسلم ف الزوجة المعلوم عدم وجوب طاعتها للزوج ف ذلك و نحوه مما لا يناف الاستمتاع، و

مقتض ذلك صحة الصوم مع النه فضلا عن عدم الاذن، اللهم إلا ان ينعقد إجماع عليه، فان لا أجد خلافا فيه، إذ من ذكرنا عنهم
الخلاف انما هو منهم ف عدم الاذن و احتمال إرادتهم منه ما يشمل النه بعيد، فيبق حينئذ هو مظنة الإجماع، أما مع عدمه فلا

يخلو القول بالصحة من قوة، لما عرفت، خصوصا مع غيبة الزوج و نشوزه و مرضه و نحو ذلك مما لا معارضة فيه لحقه، و سيما
ف الطفل و نحوه بل قد يشك ف تناول تلك النصوص له، ضرورة ظهورها ف كون الزوج ممن له أهلية الاذن، و دعوى الانتقال
إل وليه كما ترى، و من الغريب ما ف المدارك هنا لظهوره ف أن الحم بعدم الصحة ف الزوجة و العبد من المسائل المفروغ

عنها و المسألة الواضحة، خصوصا ف العبد حيث انه لم ينقل فيها خلافا و لا ترددا، و قد ظهر لك حقيقة الحال، و لن الاحتياط
لا ينبغ تركه ف ذلك بل ف سائر الأفعال المندوبة الت تناف الاستمتاع ف الجملة أو الخدمة، فتأمل جيدا، و اله أعلم.» همان،

ص 131- 132.


