
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۴۰۲

مشتق
جلسه 106 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

در دلیل اول بر بساطت مشتق کلام بزرگان مانند شارح مطالع، صاحب حاشیه بر شرح مطالع، صاحب فصول و آخوند رحمة
اله علیهم مطرح شد. با توجه به اشال مهم که مرحوم امام بیان نمود، واضح شد که استدلال شارح مطالع باطل است.

دیدگاه مرحوم والد معظم

فرماید: أخذ مصداق شری نسبت به نظریه مرحوم محقق شریف در کلام مرحوم والد ما ذکر شدهاست. ایشان مال دیاش
در مفهوم مشتق سبب مشود موضوعٌ له مشتق خاص شود؛ به عنوان مثال اگر «ناطق» را به «ش ثبت له النطق» معنا نموده

و «ش» را ش مصداق دانستیم، ش در انسان تطبیق بر ناطق و در حمار تطبق بر ناهق دارد چون ش مصداق خاص
مقصود خواهد بود پس موضوع له آن خاص است، حال آنکه تردید نیست وضع و موضوع له مشتقات عام مباشد.

«یل شود روشن است؛ به عنوان نمونه «الانسان ناطقکه قضیه تشدر صورت یا مصداق مفهوم ال بعد این است که شاش
به معنای «الانسان ش ثبت له النطق» است. اما اگر قضیه تشیل نشود ش مصداق قابل تصور نیست و لازم است امری

مبهم باشد که نتیجه آن وارد شدن ابهام در موضوع له و مخالفت با حمت وضع است.[1]

به نظر ما هر دو اشال وارد است.

دیدگاه مرحوم محقق اصفهان

در این مسئله مرحوم اصفهان نیز برخ نات را نسبت به کلام مرحوم آخوند بیان نمودهاست:

نته نخست: مرحوم صاحب فصول و دیران در رد بر مرحوم صاحب حاشیه فرمود: زمانکه مفهوم مقید به امر غیر ضروی
شود، خود نیز غیر ضروری خواهد شد؛ به عنوان مثال اگر انسان مقید به کتابت شد، قضیه «الانسان انسانٌ» قضیهای ضروری

است اما قضیه «الانسان، انسانٌ له التابة» چون «له التابة» قیدی غیر ضروری است سبب مشود اصل قضیه نیز غیر
ضروری باشد و حمل «انسانٌ له التابة» بر «الانسان» امری غیر ضروری خواهد بود.

به بیان دیر اگر مطلق انسان به عنوان محمول در نظر گرفته شود ضروری است اما انسان مقید به کتابت مدنظر است و
کتابت امری ضروری نیست. بخلاف نطق که امر ضروری برای انسان مباشد و مرحوم صاحب فصول نیز در این مورد نظریه

مرحوم صاحب حاشیه را پذیرفت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اساس اشال مرحوم اصفهان این است که حمل «انسانٌ له التابة» بر انسان صحیح نیست چون «انسانٌ له التابة» أخص از
انسان است و حل أخص بر أعم به حسب مفهوم اشتباه بوده و لازمه آن داخل شدن انسان دارای مفهوم کل در مفهوم جزئ و

خاص خواهد شد.

در توضیح مطلب مفرماید: شاید گفته شود ابطال مدعای مذکور به این جهت است که چون انسان در محمول آمدهو حم
«ثبوت الش لنفسه و سلب الش عن نفسه» واضح است پس باید برای ضرورت و استحاله استدلال آورده شود همانگونه که

برخ چنین راه را ط نمودهاند.

به بیان دیر جزئیات حقیق مانند «زید» قابل تقیید نبوده و تقیید مربوط به کلیات است. کلیات نیز دو گونه هستند به این
صورت که برخ کلیات قابلیت برای تقیید دارند و با تقیید دارای حصههای مختلف خواهند شد؛ مانند انسان که مرد یا زن و یا

کاتب و غیر کاتب حصهای از آن بوده و متوان انسان را به آن مقید نمود و ثبوت حصه برای کل ضروری است یعن این
ه برای کلثبوت حص س آن جاری نیست یعنه ضروری است. اما عه کاتب مسلم انسان بوده و حمل انسان بر این حصحص
ضرروی نمباشد یعن نمتوان گفت انسان حتما حصهای به عنوان کاتب دارد و ثبوت انسان کاتب برای انسان ضروی است.

مر اینکه قید مذکور قیدی ضروری باشد.

در این کلیات که قابلیت تقیید دارند و حصه حصه مشوند علاوه بر عدم ضرورت ثبوت حصه برای کل این مسأله مطرح
مشود که قابلیت حمل نیز وجود نداشته و ممن نیست حصه را بر کل حمل نمود.

به بیان دیر کاتب با قطع نظر از اینکه حصهای از انسان باشد، قابلیت حمل بر انسان دارد اما «الانسان انسانٌ له التابه»
صحیح نیست چون حمل خاص بر عام بوده و حصه ثبوت برای کل ندارد؛ مانند «الانسان زیدٌ» که صحیح نیست. البته با

مسامحه و تجوز متوان گفت بقیه مصادیق انسان نیستند و تنها زید انسان است اما حمل خاص یعن زید بر مفهوم کل انسان
صحیح نیست.

به بیان دیر اصل اشال مرحوم اصفهان بر مرحوم صاحب فصول این است که در مواجه با کلام مرحوم صاحب حاشیه در
ابتدا متوجه این مطلب خواهیم شد که ش مقید به کتابت شدهاست و حمل آن بر انسان ضروری نخواهد بود و اشال مرحوم
صاحب فصول مطلب واضح به نظر مرسید هر چند مرحوم آخوند از آن پاسخ داد. اما تلق به قبول در مورد اشال مرحوم
صاحب فصول نزد مرحوم اصفهان قابل قبول نبوده و ایشان مفرماید: حمل در قضیه «الانسان انسانٌ له التابة» به عنوان

حمل مفهوم خاص بر عام به صورت کل صحیح نیست.

نته دوم: مرحوم آخوند در پاسخ از مرحوم صاحب فصول فرمود: اگر محمول در «الانسان انسان له التابة» ذات مقید بوده و
تقید وجود داشته باشد، قید خارج است که در این صورت قضیه مسلم ضروریه خواهد بود.

مرحوم والد ما مفرماید: تقیید به معنای حرف مسلم مورد قبول است و معنای حرف نازلترین درجه وجودی در عالم وجود
است پس هر چند قید از آن خارج است اما نمتوان گفت ذات مقید که به عنوان محمول و به همراه تقید قرار داده شدهاست

ضروری است.

مرحوم اصفهان در این بحث مفرماید: اینکه مرحوم آخوند مقید را محمول قرار دادهبه این جهت است که تقید عنوان آل دارد
نه استقلال پس معنای حرف بودن نزد ایشان نظر به آلیت این معنا دارد نه اصل وجود این معنا؛ همانگونه که برخ از معنای

آل یا عنوان مشیر به معنای حرف تعبیر نمودهاند.



نته سوم: در فرض دوم مرحوم آخوند ابتدا فرمود: اگر مقید، تقیید و قید محمول واقع شوند،عقد الحمل قضیه به دو قضیه
انحلال پیدا مکند. سپس عقد الحمل را به عقد الوضع تشبیه نمود.

اشال مرحوم اصفهان این است که عقد الحمل به دو قضیه منحل نمشود بله عقد الحمل منحل به دو خبر مشود؛ یعن در
«الانسان کاتب» که عقد الحمل آن «ش ثبت له التابة» است منحل به دو خبر یعن «ش» و «له التابة» است پس اینکه عقد

الحمل منحل به دو قضیه شود صحیح نیست.

البته کل قضیه «الانسان کاتب» به دو قضیه انحلال پیدا مکند چون «کاتب» دو خبر است یعن ی قضیه «الانسان ش» که
مقصود ش مصداق و انسانٌ است و ی قضیه «الانسان له التابة» است.

به بیان دیر اشال واضح به کلام مرحوم آخوند وارد است که اگر در عقد الحمل، خبر یا قضیهای ضروریه باشد ارتباط به
اصل قضیه ندارد چون مدعا این است که اثبات «الانسان کاتب» ضروری است یا خیر؟! برخ در اشال به مرحوم آخوند نیز
مگویند: نتیجه انحلال به دو قضیه ممنه و ضروریه این است که قضیه ممنه باشد چون نتیجه تابع اخس مقدمات مباشد.

اما با بیان مرحوم اصفهان اشال مذکور وارد نیست چون مگوئیم بر فرض عقد الحمل منحل به قضیه ضروریه شود اما
قضیه انحلال پیدا نمکند و به امان خود باق است.

طبق این بیان تشبیه نیز مورد خدشه واقع مشود یعن اگر گفته شود عقد الحمل مانند عقد الوضع به دو قضیه منحل مشود
ادعا مرحوم آخوند تصحیح مشود. اما بیان شد که عقد الحمل به دو قضیه منحل نمشود بله منحل به دو خبر مشود و این

قضیه «الانسان کاتب» است که به دو قضیه منحل مشود.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «حال م‏خواهيم در ارتباط با دليل محقّق شريف رحمه اله نته‏اى را مطرح كنيم و آن نته اين است كه اصو شق دوم
كلام محقّق شريف رحمه اله از محل نزاع خارج است و ما ادلّه ديرى بر بطلان آن داريم، زيرا اگر مصاديق ش‏ء در معناى

مشتق دخالت داشته باشد لازم م‏آيد كه موضوع له مشتق، خاص باشد يعن بايد بوييم: در مشتق، وضع عام است و واضع
وقت م‏خواسته هيئت مشتق را وضع كند مفهوم ش‏ء و ذات را درنظر گرفته ول وضع را براى مصداق انجام داده است.

انسان، يك مصداق ش‏ء؛ جسم، يك مصداق ش‏ء؛ مسائل اعتبارى، يك مصداق ش‏ء؛ زيد، يك مصداق ش‏ء و عمرو، يك
مصداق ش‏ء است. بايد بوييم، تمام اين مصاديق‐ با وجود تباين كه بين آنهاست‐ به عنوان موضوع له م‏باشند. آيا وجداناً

وضع در مشتق به اين صورت است؟ حال ما چه بوييم: «مشتق داراى معناى بسيط است» و چه بوييم: «داراى معناى مركب
است». خير، وضع در مشتق، اين‏گونه نيست. خود محقّق شريف رحمه اله هم اين را قبول دارد كه در مشتق، وضع عام و

موضوع له عام است. يعن اگر واضع، مفهوم ش‏ء را درنظر گرفته، مشتق را براى همان مفهوم با قيد اتّصاف به مبدأ وضع
كرده است. حتّ كسان هم كه م‏گويند: «مشتق، با مبدأ هيچ‏گونه تغاير ذات ندارد و تغاير آن دو، اعتبارى است، مبدأ به عنوان

«بشرط لا» ى از حمل و مشتق، «لا بشرط» از حمل است» آنان هم م‏گويند: «مشتق، داراى وضع عام و موضوع له عام
است». در حال كه لازمه اخذ مصداق ش‏ء در معناى مشتق اين است كه يك فرق‏ ديرى هم داشته باشند و آن اين است كه در

مبدأ، وضع عام و موضوع له عام است ول در مشتق، وضع عام و موضوع له خاص است. و احدى به اين امر ملتزم نشده
ه خويكه بساطت را مانند آيت‏ال ‏باشند. و چه كسانكه قائل به بساطت م كه قائل به تركيبند و چه كسان است. چه كسان

«دام ظلّه» معنا م‏كنند و چه كسان كه بساطت را مانند مرحوم آخوند معنا م‏كنند، همه اتّفاق دارند كه مشتق، مانند «انسان»
است و همان‏طور كه «انسان» داراى وضع عام و موضوع له عام است، مشتق نيز داراى وضع عام و موضوع له عام است. در



نتيجه، خوب است ما اين شق‐ يعن دخالت مصاديق ش‏ء در معناى مشتق‐ را از بحثمان خارج كنيم، چون لازمه‏اش اين
است كه مشتق داراى وضع عام و موضوع له خاص باشد. علاوه بر اين، يك اشال دير هم دارد و آن اين است كه آنجاي كه

شما قضيه حمليه تشيل م‏دهيد و م‏گوييد: «الإنسان ضاحك»، در اينجا مصداق ش‏ء در ضاحك مشخص است. مصداق
ش‏ء در ضاحك عبارت از انسان است. در جاهاي كه عناوين داريم كه آن عناوين در يك نوع خاص وجود دارد، مثً عنوان
ضاحك و كاتب، فقط در نوع انسان است. در اينجا مصداق ش‏ء روشن است. ول گاه نه قضيه حمليه تشيل م‏دهيم و نه
عنوانمان اختصاص به نوع خاص دارد، مثً م‏گوييم: الحساس، م‏گوييم: المتحرك بالإرادة، در اين متحرك كه ما م‏گوييم:

«مصداق ش‏ء وجود دارد»، آيا آن مصداق چيست؟ آيا انسان را م‏خواهد بويد؟ بقر را م‏خواهد بويد؟ غنم را م‏خواهد
بويد؟ آيا در اينجا كه قضيه حمليه‏اى در كار نيست و عنوان «المتحرك بالإرادة» اختصاص به نوع خاص ندارد، ابهام وجود

دارد؟ يا بايد ملتزم به ابهام شويد، زيرا شما نم‏دانيد مصداق ش‏ء در اينجا چيست؟ در نتيجه، عنوان «الاتب» ابهام ندارد ول‏
عنوان «المتحرك بالإرادة» ابهام دارد. و يا بايد ملتزم شويد كه مصداق ش‏ء در مشتق اخذ نشده است و اگر چيزى اخذ شده

باشد، همان مفهوم ش‏ء است. «المتحرك بالإرادة» يعن «ش‏ء له التحرك بالإرادة». در انسان بخواهيد به كار ببريد، همين
معناى آن است و در بقر و غنم نيز معنايش همين است. بنابراين لازمه اخذ مصداق ش‏ء در معناى مشتق، ابهام در اين عناوين
است درحال‏كه ما م‏بينيم همان‏طور كه «ضاحك» و «كاتب»‐ از نظر معناى مشتق‐ ابهام ندارند، «المتحرك بالإرادة» هم
ابهام ندارد. در نتيجه بايد اين شق‐ يعن دخالت مصاديق ش‏ء در معناى مشتق‐ را كنار بذاريم و از محل بحث خارج كنيم.

از هر خصوصيت و مبهم و خال ّكل ‏گوييم، معناي‏ء» را مكلمه «ش ‏ء است. همان‏طور كه وقتآنچه هست همان مفهوم ش
به ذهن شما م‏آيد. اگر كس بويد: «ش‏ء، داخل در معناى مشتق است»، بنا بر فرض قول به تركب، بايد با قطع‏نظر از وصف
تلبس به حدث و اتّصاف به مبدأ، ش‏ء دخالت داشته باشد. پس بحث را بايد روى اين آورد.» اصول فقه شيعه، ج‏2، ص: 503 تا

.505
[2]. «هذا الذي أجاب به ف الفصول مما قد سبقه إليه بعض أهل المعقول و سبقهما إليه نفس المورد‐ أعن المحقق الشريف ‐
ف كلام آخر له ، و حاصله: ان المقيد بغير الضروري غير ضروري. و الذي يسنح بالبال عدم سلامة هذا الجواب عن الاشال، لا
جميع المراحل، بل هو محفوظ ف ‏ء لا ينسلخ عن نفسه ف‏ء عن نفسه عند تقيده و هو محال، لأن الشان سلب الشلأن لازمه إم

جميع المراتب؛ لأنّ ذلك يصح ف الجزئيات الحقيقية، فإنها غير قابلة للتقييد. بخلاف الليات فإنها قابلة، فتون بذلك حصصا
لها، و ثبوت الل للحصص و إن كان ضروريا، إ أن ثبوت الحصة له ليس كذلك، إذ ليس ورود كل قيد ضروريا، بل لأن بعض
الموضوعات‐ كالجزئيات الحقيقية‐ غير قابلة للتقييد؛ لأنها لا تتعدد بإضافة القيود، فليست كالأجناس ك تصير بالقيود أنواعا،

و لا كالأنواع ك تصير بالقيود أصنافا، فلا معن لقولك: زيد زيد له التابة. و أما بعض الموضوعات الأخر القابلة للتقييد، فلا
تقبل الحمل و لا السلب، لا لأن المفروض أنها بنفسها مأخوذة ف المحمول‐ و إثبات الش‏ء لنفسه‐ كسلبه عنه‐ محال؛ لما

عرفت آنفا‐ بل لأن حمل الأخص عل الأعم بحسب المفهوم غير صحيح، فلا يصح أن يقال: (الحيوان إنسان) إلا بنحو القضية
الشرطية المنفصلة، بأن يقال: (الحيوان إما إنسان، أو حمار، أو غير ذلك)، و عليه فالحمل غير صحيح، لا أنه صحيح و انقلاب

المادة مانع. و بالجملة:  [الحصة لا تحمل عل الل‏] و إن صح تقسيم الل إليها و ال غيرها، و من الواضح أن حمل الاتب
بما له من المعن صحيح، من دون عناية زائدة، و لو كان مفهومه مركبا من نفس الإنسان و قيد التابة لان حصة من الانسان.

فيرد عليه حينئذ ما أوردناه عليه، لن هذا الاشال بناء عل ما عن أهل الميزان من أن الملحوظ ف طرف الموضوع ه الذات، و
طرف المحمول‏ هو المفهوم، و أن الموضوع لا بد من اندراجه تحت مفهوم المحمول، و صدق المحمول عليه. و أما بناء عل ف

أن ملاك الحمل الشائع، هو الاتحاد ف الوجود فما أن الل يتحد مع الحصة ف الوجود فذا العس، فصح حملها عليه.» نهاية
الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 206 به بعد.


