
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۰۷ خرداد ۱۴۰۲

مشتق
جلسه 105 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

دیدگاه مرحوم صاحب حاشیه و اشالات مرحوم صاحب فصول نسبت به نظریه ایشان و در ادامه کلمات مرحوم آخوند مطرح
قرار گرفت. مرحوم صاحب حاشیه در مقابل شارح مطالع درصدد اثبات این مسأله بود که مشتق دارای معنای و مورد بررس

بسیط است اما با بیان که ایشان ذکر نمود اثبات شد که مشتق نمتواند مرکب از ذات و مبدأ باشد. اما در هر صورت بساطت
مشتق به صورت مطلق اثبات نشد؛ یعن اشال مهم که بسیاری بر مرحوم صاحب حاشیه بیان نمودهاند این است که با فرض
قبول استدلال مذکور و وارد نبودن اشالات، نتیجه این است ترکیب کلمه «ناطق» یا «ضاح» از ذات و مبدأ محال است اما

انواع دیری از ترکیب ممن هستند.

به بیان دیر اشال اصل بر کلام مرحوم شریف نتهای است در کلمات مرحوم نائین ذکر شده و ایشان مفرماید: با بیان
مذکور اثبات شد ترکب مشتق از ش و حدث محال است اما برای ترکب تصویر دیری نیز وجود دارد به این بیان که گفته شود
تنها لازم است مبدأ، استنادی داشته باشد هر چند ذات را از لحاظ مفهوم و مصداق داخل در مفهوم مشتق قرار ندهیم همانگونه

که مرحوم عراق نیز چنین نظری داشت؛ در نتیجه بیان مرحوم محقق شریف که ترکب از مبدأ و ذات را محال مداند تنها
متوجه ی از اقسام ترکب مباشد اما قادر به ابطال اصل ترکب نیست و نمتوان گفت مشتق قهراً بسیط است چون احتمالات

دیری از ترکب قابل فرض است.

دیدگاه مرحوم امام خمین

در دوره سابق طبق کتاب تنقیح الاصول چهار اشال از مرحوم امام رضوان اله تعال علیه ذکر شد[1] اما ایشان در کتاب
مناهج الوصول پنج اشال نسبت به بیان مذکور وارد نموده‌است:

اشال نخست: هر چند بیان مذکور امان أخذ ش به صورت مفهوم و مصداق در معنای مشتق نف مکند اما بساطت
اثبات نخواهد شد. به نظر ما این اشال وارد بوده و در کلمات بسیاری از بزرگان ذکر شدهاست.

اشال دوم: نتیجه برهان و استدلال ذکر شده این است که «ناطق» به هر معنای که در نظر گرفته شود یعن حت اگر بسیط بوده
و تنها مبدأ در نظر گرفته شده و دارای معنای حدث باشد یا ترکیب از ذات و حدث باشد، را نمتوان به عنوان فصل قرار داد

چون مدعا این است که اگر ناطق مشتق بوده و مرکب از «ش ثبت له النطق» باشد،ش مفهوم عرض عام است که در فصل
قرار نمگیرد. اگر ش مصداق باشد نیز قضیه ضروریه خواهد شد؛ در نتیجه منطقها نباید ناطق را به عنوان فصل قرار دهند
و اگر به عنوان فصل قرار داده شدهاشتباه از سوی اهل منطق بودهاست، اما در هر صورت بساطت مشتق اثبات نخواهد شد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به نظر ما این اشال را متوان مورد خدشه قرار داد یعن اینکه ایشان مفرماید: مبدأ باید حدث باشد صحیح نبوده و در مشتق
لازم نیست مبدأ امری حدث باشد. مرحوم امام نیز در ادامه بحث از این مطلب عدول نموده و آنرا نمپذیرند.

اشال سوم: عمده اشال این است که استدلال مذکور در فرض تام مباشد که ترکیب را ترکیب تفصیل بدانیم به این معنا که
مشتق و «ناطق» مرکب از ذات و حدث باشد همانگونه که در «غلام زید» چنین مسألهای مطرح است که بخش از آن عنوان

غلام و بخش دیر عنوان زید را دارد. اما در مسأله محل بحث ترکیب اتحادی است با این توضیح که حد تام انسان «حیوانٌ
ناطق» مباشد چون معرف ماهیت عل ما ه علیه است یعن واقع و ماهیت در نفس الامر انسان را روشن مسازد؛ پس اگر

مبین امری دیر باشد حد تام نیست.

ماهیت انسان در واقع و نفس الامر ترکیب از جنس و فصل یا ماده و صورت نیست بله اینها با هم متحد هستند و یا به تعبیر
ایشان در واقع جنس منضم به فصل و فصل مندّک و منضم به جنس است و در حقیقت ی چیز مباشند؛ پس به عنوان مثال
نمتوان گفت سمت راست انسان حیوان و سمت چپش ناطق یا بالای آن حیوان و زیر آن ناطق است و بالعس و قابل تجزیه

نیست یعن تمام حقیقت انسان حیوان و تمام حقیقت آن ناطق است.

است چون اگر قرار باشد حد تام و معرف واقع ترکیب تحلیل نبوده و تنها ی ر «حیوانٌ ناطق» ترکیب تفصیلبه بیان دی
ماهیت انسان باشد از آنجا که ماهیت انسان امری ۇحدان است این هم باید امری واحد باشد و إلا نقش حد تام را نداشته و

مغایر با آن خواهد بود.

در مسأله محل بحث نیز اگر مرحوم محقق شریف «ناطق» را به «ذات ثبت له النطق» تعبیر نمود و آنرا به ش مصداق و
مفهوم تقسیم و آنرا مواجه با اشال دانست طبق این مبنا است که ترکیب تفصیل باشد یعن «ش» از قسمت از ناطق و
«ثبت له النطق» از امر دیری حایت دارد. اما اگر مجموع، از آن حایت داشته باشد و تنها انحلال عقل مطرح باشد این

مسأله مطرح نخواهد شد که «ش» عنوان مفهوم یا مصداق را دارد یا ترکیب واقع و تفصیل است، پس همانگونه که در
«حیوانٌ ناطق» حد تام حایت از ترکیب در ماهیت به حسب واقع ندارد چون مسلم به حسب واقع در نفس الامر حیوانیت و

ناطقیت دو چیز و مرکب نیستند در این مسأله همان مطلب جاری است.

ایت از یو نطق ح قرار دهیم  اما اگر ش تفصیل بر این است که ترکیب را ترکیب الات مذکور مبنر تمام اشبه بیان دی
با بساطت سازگاری دارد. اما ترکیب تفصیل ترکیب ظاهری و انحلال عقل ذات داشتند با بساطت نیز سازگار است یعن

است که با بساطت سازگار نیست و برهان مرحوم محقق شریف درصدد ابطال ترکیب تفصیل است.

به نظر ما اشال مذکور وارد بوده و باید میان ترکیب تفصیل و انحلال عقل تفاوت قائل شد.

دیدگاه مرحوم والد معظم

مرحوم والد ما در توضیح اشال مرحوم امام مفرماید: اشتباه در این بحث رخ دادهاست یعن آنچه آخوند مفرماید این
است که مشتق مفهوم بسیط است و انحلال عقل آن مورد قبول است اما مقصود شارح مطالع ترکیب تفصیل است و انحلال
عقل در آن مطرح نیست؛ پس ترکیب مطرح شده در مطالع غیر از ترکیب است که در اصول مطرح مشود چون در اصول و
ترکیب ذکر شده در مطالع ترکیب تفصیل وجود دارد ول گویند: مفهوم یا مرکب و یا بسیط است اما انحلال عقلاز ابتدا م

بوده و از محل بحث خارج است.



نته دقیق در بیان مرحوم امام این است که هر چند در علم اصول مرر انحلال عقل را در مورد قضیه «حیوانٌ ناطق» مطرح
نمودهاند اما در ابتدای امر  آنرا ترکیب تفصیل مپنداریم. مرحوم امام در مقابل این پنداشت اقامه برهان نموده و مفرماید:

ممن نیست این ترکیب، ترکیب تفصیل باشد چون سبب مشود از حد تام بودن خارج شده و حد با محدود مغایر شود چون
ی بسیط و دیری مرکب خواهد بود.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم امام خمین

اشال چهارم: انحلال صحیح نیست یعن طبق مدعای شما در «زیدٌ ناطق» و «الانسان ناطق» ناطق به «ش ثبت له النطق»
معنا مشود و به «الانسان، انسانٌ» که قضیه ضروریه است منحل مشود، حال آنکه این انحلال مبتن بر تفصیل بودن
ترکیب است. اما در مراجعه به عرف «الانسان ناطق» و «الانسان ضارب» ی خبر است نه اینکه «الانسان ش ثبت له

الضرب» به «الانسان ضارب» و «الانسان انسانٌ» منحل شود بله مقصود فقط إخبار از ضارب بودن زید است.

اشال پنجم: اشال مرحوم صاحب حاشیه اشال عقل نیست؛ یعن اگر ش مفهوم مقصود باشد متبادر از آن تنها نزد اهل
منطق ی قضیه ضروریه و ی قضیه ممنه است حال آنکه خلاف آن نیز امان دارد.

به بیان دیر مرحوم صاحب حاشیه بر اساس آنچه نزد اهل منطق ثابت است اشال مذکور را مطرح نمودهاست به این بیان که
منطقیین مگویند: قضیه «الانسان ضاح» قضیه ممنه است و مدعای شما این است که اگر مرکب از «ش ثبت له

الضح» باشد، انحلال به قضیه ضروریه و قضیه ممنه دارد در حالکه این بیان استدلال منطق نیست، چون در مورد قضیه
«الانسان ضاح» متوان گفت قضیه ممن نیست و برهان عقل در مقابل آن وجود ندارد.

به تعبیر دیر مرحوم صاحب حاشیه برهان عقل برای اثبات عدم ترکب مشتق اقامه ننمودهاست بله با آنچه مفروض نزد اهل
منطق است استدلال نموده حال آنکه صحت این مفروض محل اشال و خدشه است؛ یعن هر چند اهل منطق مگویند

«الانسان ضاح» قضیه ممنه است اما دلیل برای اثبات آن وجود نداشته و متوان گفت این قضیه به ی قضیه ممنه و
ی قضیه ضروریه منحل مشود و این ادعا مواجه با اشال عقل نیست.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

ف ‏ء يلزم دخول العرض العامالقول بالتركيب بأنّه إن اخذ مفهوم الذات فيه أو الش ا ما أورده المحقّق الشريف عل[1]. «و أم
الفصل، و هو محال، و إن اخذ مصداق الذات أو الش‏ء فيه يلزم انقلاب القضية الممنة إل الضرورية ف قولنا: «زيد ضاحك

أو قائم»؛ حيث إنّ زيداً مصداق الذات أو الش‏ء، و حمل الش‏ء عل نفسه ضروري. و بعبارة اخرى: لو تركب المشتق من الذات
و الحدث، فإن اريد بالذات مفهومها و نحوه كمفهوم الش‏ء، لزم دخول العرض العام‐ و هو مفهوم الذات‐ ف الفصل ف مثل

الناطق و نظائره، و هو محال. و إن اريد بها مصداق الش‏ء و الذات لزم انقلاب مادة الإمان إل الضرورة ف مثل «الإنسان
ضاحك» أو «زيد ضارب»؛ لأنّ مصداق الذات أو الش‏ء هو الإنسان و زيد و ثبوت الش‏ء لنفسه ضروري فأنّه قيل ف المثالين

«زيد زيد» و «الإنسان إنسان»، و هو أيضاً محال، فيستحيل تركب المشتق.» تنقيح الأصول، ج‏1، ص: 183 به بعد.
[2]. «و أما ما عن المحقّق الشريف من الذهاب إل البساطة بالبرهان المعروف، فمع إنه لا تثبت به البساطة‐ بل عدم أخذ الذات

جعل الناطق بماله من المعن ال فكلامه‐ أنّ الإش ما ظهر من مح المشتق، و هو أيضا بصدد هذا، لا البساطة عل ف
فصلا لا يرتفع ببساطة المشتق، فإنّ المبدأ ف‏ المشتق لا بدّ و أن يون حدثاً، أو ما بحمه مما يجوز الاشتقاق منه كالوجود و

أمثاله عل ما سيأت، فلا يمن أن يون المشتق بما له من المعن فصلا، بسيطاً كان أو مركباً، فما يظهر منه‐ من أنّه لو كان



بسيطاً لارتفع الإشال‐ ليس بش‏ء. و لو التزم بأنّ الناطق جعل فصلا لا بماله من المعن الاشتقاق حقيقةً، لم يتم مدّعاه من عدم
أخذ الذات ف المشتق. ثم إنّ إشاله‐ عل فرض وروده‐ إنّما يتم إذا كان مفهوم المشتق مركباً تفصيلياً من مثل الذات أو

الش‏ء أو نحوهما دون ما ذكرنا. توضيحه: أنّ الحدّ التام لا بدّ و أن يون محدِّداً و معرِفاً للماهية عل ما ه عليه ف نفس الأمر، و
فصلها و فصلُها ف ناً فضمها مون جنسة بسيطة ية الإنسان ماهياً، و ماهين تامات لم ية من الحيثيحيثي لو تخلّف عنها ف

جنسها؛ لأنّ مأخذهما المادة و الصورة المتّحدتان، و لا بدّ أن يون الحدّ مفيداً لذلك، فلو كانت أجزاء الحدّ حاكية عن أجزاء
الماهية ف لحاظ التفصيل لم ين تاماً. فلا محيص عن أن يون كل جزء حاكياً عن المحدود بما هو بحسب الواقع من الاتّحاد، و
هو لا يمن إلا بأن يون الحيوان الناطق‐ المجعول حدّاً‐ حاكياً عن الحيوان المتعين بصورة الناطقية؛ أي المادة المتّحدة بتمام

المعن مع الصورة، فالذات المبهمة المأخوذة عل نحو الوحدة مع العنوان ف المشتق صارت متعينة بالتعين الحيوان، فأنّه
قال: الإنسان حيوان متلبس بالناطقية، و كانت الناطقية صورة لهما، و ه متّحدة معهما، لا أنّه ش‏ء و الناطق ش‏ء آخر، فتدبر

مفهوم المشتق ‏ء أو الذات أو المصاديق لم تؤخذ فاله، فمدفوع‐ أيضا‐ بما ذكرنا من أنّ الشمن إش الثان ا الشقداً. و أمجي
عل نعت التفصيل، بل المفهوم منه ش‏ء واحد، فالإخبار بقوله: «زيد ضارب» إخبار عن ضاربيته، لا عن زيد و عن ضاربيته. مع

أنّه لو اخذ تفصيلا‐ أيضا‐ لا يرد إشاله؛ لأنّ قوله: «الإنسان إنسان له الضرب» قد يراد به إخباران: أحدهما عن إنسانيته، و
الثان عن ضاربيته، فيصير قضيتين ضرورية و ممنة، و أما لو لم يرِد بذلك إلا الإخبار بضاربيته، فلا يون اللام إلا مسوقاً
لإخبار واحد هو حاية ضاربيته، و معلوم أنّ قوله: «زيد ضارب» يراد به الإخبار بالضاربية. ثم بعد اللتيا و الت ليس إشال
الشريف عقلياً، بل هو تشبث بالتبادر عند المنطقيين. و قد يتمسك لإثبات البساطة: بأنّ الضرورة قاضية بأنّه لو قيل: «الإنسان

قائم» ثم قيل: «إنّه ش‏ء‐ أو‐ ذات» ما فهم منه الترار، و لو قيل: «إنّه ليس بش‏ء و ذات» ما فهم منه التناقض، و كذا لو قيل:
«الإنسان قائم» ثم قيل:  «إنّه إنسان» ما فهم منه الترار، و لو قيل: «إنّه إنسان و ليس بقائم» ما فهم منه التناقض، و هذه آيات
البساطة و عدم أخذ الذات أو مصداقها فيه. و فيه:‐ مضافاً إل عدم إثباتها البساطة‐ أنّ ذلك رد عل من قال بأخذ الذات أو

مصداقها تفصيلا، و أما عل ما ذكرناه فلا ينقدح ف الذهن إلا عنوان واحد، و بعد التوجه الثان ينحل إل ش‏ء مبهم و غيره. هذا
مضافاً إل أنّ التناقض بين القضيتين فرع الإخبار، و قد عرفت أنّ قوله: «زيد قائم» إخبار واحد بقيام زيد لا بشيئيته أو إنسانيته،
و كذا الحال لو اريد بالترار ترار القضية، و إن اريد ترار المفردات فالجواب ما تقدّم.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1،

ص: 222 تا 225.


