
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۶ خرداد ۱۴۰۲

کتاب الحج
جلسه 103 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که ما دلیل از قرآن یا روایات نداریم بر اینه مرد تویناً فضیلت بر زن دارد و مراد از توین تفضیل، زیادة
العقل است؛ یعن بوئیم هر مردی را خدا تویناً عقل بیشتری داده است که چنین چیزی نیست. اینه عقل که انسان در اموری

باید داشته باشد بین زن و مرد یسان وجود دارد، حالا ی کس بیشتر استفاده مکند و کس هم کمتر استفاده مکند و این
موضوع مهم است. خدا نند که بوئیم مخواهیم ی مقدار از زنها دفاع کنیم! نه، ما تعبد داریم مگوئیم قرآن و روایات و

ادله چه اقتضائ دارد؟ این قسمت که بوئیم مرد تویناً و ذاتاً بر زن برتری دارد ما هیچ شاهدی از قرآن و روایات بر آن نداریم.

کلمات امیرالمؤمنین(عليهالسلام) در نهج البلاغه

در نهج البلاغه بر فرض صحت انتساب این کلمات باید دید که اینها توجیه دارد یا نه؟

بررس خطبه 152

حضرت مفرماید:

انَّ الْبهائم همها بطُونُها و انَّ السباعَ همها الْعدْوانُ علَ غَيرِها و انَّ النّساء همهن زِينَةُ الْحياة الدُّنْيا و الْفَساد فيها.[1]

آن طوری که ابن اب الحدید مگوید این تعابیر پیش از جن جمل بوده، در جن جمل طلحه، زبیر و عایشه بودند، طلحه و
زبیر دنبال دنیاطلب و مال بودند، حضرت نمخواسته اسم اینها را بیاورد بله مخواسته بفرماید گاه اوقات انسان شبیه اینها

مشود، «البهائم همها بطونها»؛ دنبال سیر کردن شمشان هستند، این طلحه و زبیر هم اول آمدند با امیرالمؤمنین علیه السلام
بیعت کردند، اما دنبال سهم خواه و زیاده طلب بودند. بعد همینها جن را راه انداختند و حضرت مفرماید: «السباع همها

العدوان عل غیرها»؛ حمله کردن و جن کار سباع است. وقت حضرت به نساء که مرسد احتراماً به پیامبر اکرم
صلالهعليهوآله اسم عایشه را نمآورد و مفرماید: زنها همشان استفاده از زینت حیات دنیاست، مخواهند آنچه به عنوان

زینة الحیاة الدنیا هست (که ییش مقام هست) و ایجاد فساد است.

ما قرینه عقلیه داریم که ذات زن این نیست؛ زیرا مواردی داریم که زنها دنبال زینة الحیاة الدنیا فساد نیست، این قرینه عقلیه
لبیه که به منزله قرینه متصله است مگوید: «إنّ النساء» یعن «غالب نساء»، غالب زنها اینطور هستند، مثل اینه در زمان

خود ما همینطور است، زن که دنبال زینت حیات دنیا نباشد کم داریم، این به جهت غالب است و الا حضرت نمفرمایند زن
ذاتاً و تویناً برای فسادکردن آفریده شده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اولا خود خلقت آدم که ملائه اعتراض کردند (البته بعض مگویند اعتراض نیست و تعبیر به اعتراض هم غلط است) به خدا
عرض کردند موجودی مخواه خلق کن که «یفسد فیها و یسف الدماء»[2]؟ ذات خود آدم اقتضا دارد که اگر قوه

شهوانیهاش بر قوه عقلیهاش غلبه پیدا کند سف دماء مکند، ی فساد مکند، ملائه هم نخواستند به خدا بویند هر آدم که
شما روی زمین خلق مکن اینطوری است، بله طبیعت انسان است.

در این خطبه هم حضرت به این جهت که غالب زنها دنبال زینت حیات دنیا و دنبال فساد هستند، آن هم غالب به حسب زمان
خودش، ممن است بوئیم زمان ظهور حضرت حجت عجلالهتعالفرجهالشريف غلبه با عس این باشد! کما اینه الآن در

داریم که از هزاران مرد در اعتقادات، در مقابله با ظلم، در مقابله با طاغوت قویتر بوده و هستند (ی جامعه خودمان زنهای
از برکات انقلاب ما این بود که واقعیت زنها را برای جامعه ما نمودار کرد، شما مبینید زنهای که قبل از انقلاب گرفتار
ساواک مشدند چه شنجههای را متحمل مشدند برای اسلام؟ که خیلهایش را مردها هم حاضر نبودند متحمل شوند).

بنابراین اولا، این جهت ذات نیست به قرینه عقلیه. ثانیاً، همین جهت فساد در مورد نوع آدم در قرآن آمده بنا بر آنچه ملائه
گفتند. ثالثاً، پس به جهت غلبه است. رابعاً، آن هم غلبه در زمان خود حضرت بوده است. بنابراین سخن ما این است که «إن

النساء همهن» نمگوید «ذاتهن، حقیقتهن، ماهیتهن». با این قرینه لبیه مگوئیم به حسب الواقع.

بررس خطبه 79

ف اميالص و ةَالص نع نهودفَقُع هِنانيمانُ اا نُقْصمقُولِ فَاالْع صاقنَو ظُوظالْح صاقانِ نَويما صاقنَو اءسّنَّ النالنَّاسِ ا راشعم
َلع نارِيثُهوفَم هِنظُوظانُ حا نُقْصما دِ واحالْو لجالر ةادشَهك (ننْهم) نتَيارةُ امادفَشَه هِنقُولانُ عا نُقْصما و هِنضيح اميا

انْصافِ من موارِيثِ الرِجالِ.[3]

حضرت فرمود: «إن النساء نواقص الایمان نواقص الحظوظ و نواقص العقول»، این جمله معروف است. قبلا نظیر این اشال
را در ی روایت دیری که بود مطرح کردیم، بین اینه شارع گفته در این ایام تو عبادت من را نن، یعن نماز نخوان نه اینه
عبادت نن، نماز و روزه بر تو واجب نیست، این نقصانِ ارزش نیست بله ی تخفیف است که به زنها داده شده، زنها در

این زمانها ی حالت بحران دارند، شاید با نزدیترین فردشان که فرزندشان باشد یا شوهرشان باشد اخلاقشان عوض شود.
لذا خدای تبارک و تعال تخفیف داده که در این ایام نماز نخوانید بله حرام هم هست، یا روزه نیرید.

لذا اولا نفس اینه اطاعت خدا مکند خودش ثواب دارد، یعن اگر نماز بخواند معصیت کرده اما اگر ترک کرد لأمر اله، این را
نمشود بوئیم آن نقصان که ارزش زن را کم مکند، کلمه نقص در مقابل تام است، مگوئیم تام الاجزاء و ناقص الاجزاء، بعد

مآئیم ی بارِ مفهوم مدهیم مگوئیم چیزی که ناقص شد ارزش آن کم است! این غلط است و عیب هم نیست، ی چیزی
از نماز چهار رکعت ارزش نماز دو رکعت کند؛ یعنگوئیم در سفر نماز نقصان پیدا مه مباشد مثل این زمان که در ی

کمتر است؟! نه.

پس اولین مطلب این است که نباید به «نقص» ی بارِ مفهوم داده و بوئیم ارزش آن کمتر است، ایمان را هم به قرینه
تفسیری که حضرت کردند، مراد آن اعتقاد قلب و آن ایمان درون نیست، چون یقین داریم. اگر کس چند روز خوابش برد یا
شود این را گفت، پس مراد از «نواقص الایمان» یعنوئیم ایمانش ضعیف شد؟! نمتوانیم ببیهوش بود و نماز نخواند، ما م
ی جاهای به عبادات تخفیف داده شده؛ یعن خود حضرت تفسیر کرده، ما نمخواهیم خودمان تفسیر کنیم، به زنها نوئیم
شما از نظر درجه ایمان، ایمانتان از مردها پائینتر است! این غلط است، ایمان در اینجا یعن عبادت، نقصان در عبادت هم

یعن ی تخفیف در عبادت پیدا کرده است.



حضرت نسبت به «نواقص الحظوظ» مفرماید: «أما نقصان حظوظهن فمواریثهن»، این درست است و کمبودی در باب ارث
دارد، اما «نقصان عقولهن فشهادة امرأتین کشهادة الرجل الواحد»؛ شهادت دو زن به منزله شهادت ی مرد واقع شود. این
برخلاف آیه قرآن است و باید آن را توجیه کنیم. آیه مفرماید: «أن تضل احداهما فتذکر احداهما الاخری»[4] خود آیه را بیان

مکند، مگوید ما چرا مگوئیم دو زن به منزله ی مرد؟ این هم ی تخفیف و ی تریم است، اگر ی یادش رفت دیری
یادش بیاورد.

البته برخ مگویند این حمت است و بالأخره در حمت نباید اینطور بوئیم که این نقصان عقل است! یعن ما به قرینه
واضحه ضروریه مدانیم دو شهادت به منزله ی شهادت ربط به عقل ندارد، زن چون توجهش به امور ظاهری زندگ زیاد و
تجملات زیاد است، به زیورآلات زیاد است، روی این حساب یادش مرود و لذا در خانه ممن است مواردی که زن چیزی را
فراموش کند از این امور، بیشتر از مرد باشد. در زیورآلات و تجملات مرد چیزی یادش نیست اما به زن بوئید که این النو را
در چه تاریخ از کجا و با چه قیمت؟ تمام را دقیق برای شما ذکر مکند! این عقل در اینجا نواقص العقول ربط به شهادتین

ندارد، هیچ ارتباط ندارد.

لذا این شهادتین که در خود آیه قرآن هم آمده سازگاری ندارد، یا این قسمت را باید بوئیم برخلاف قرآن است و کنار بذاریم،
مثل تبعیض در حجیت، بقیه قسمتها را قبول کنیم و بوئیم حمت که در قرآن برای شهادت دو زن به جای ی مرد آمده

برخلاف این است، خود عقل مگوید این چه ربط دارد؟ اگر اینطور است پس شهادت صد زن هم به اندازه ی مرد نباید باشد
چون عقلشان کم است! به قول معروف شما اگر ی میلیون صفر را کنار هم بذاری عدد تشیل نمشود، آیا چون دو تا زن

شد عقلشان زیادتر شد؟ نه، اینها هر دویشان عقلشان را شما ادعا مکنید ضعیف است.

پس با این قرائن یا باید از این قسمت رفع ید کرده و بوئیم مراد حضرت چیز دیری بوده و شاید از عقل هم چیز دیری
مرادشان بوده، همان طور که گفتیم از کلمه نقصان ی معنای دیری باید اراده کرد، از عقل هم باید چیز دیری اراده کنیم،

عقل در اینجا شاید به معنای علم باشد، نواقص العقول یعن نواقص العلم، «أن تضل إحداهما فتذکر احداهما الاخری»، قرینه بر
این مطلب است نه عقل به معنای درک و دریافت. ی عقل داریم به معنای دریافت و معنای عقل است، بله، این آن جهت

غالب را هم روشن مکند. غالباً زنها حضورشان در قضایا کم بوده، لذا شهادتشان را شارع اینطوری قرار داده،الآن هم این
مقداری که شما در محمهها مرد برای شهادت حاضر مشود هزاران برابر زن است، در حوادث قتل و جرح و ضرب و نزاعها

و جنها، مردها بیشتر حضور دارند.

بنابراین مراد از «نواقص العقول» یا من حیث العلم است، وقت هم من حیث العلم شد، اشال ندارد؛ زیرا در آن زمانها زن
یریم یا برخلاف قرآن است تعلیلنداشته، یا اگر عقل را به همین عقل به معنای درک و فهم ب کرده و دریافتتحصیل نم اصلا
که آورده یا باید به نحوی توجیه کرد. به هر حال از این نواقص العقول نمشود استفاده کرد که ذاتاً عقل زن کمتر از مرد است،
بالأخره یا این جمله نبوده، یا مجمل است، یا باید توجیهش کنیم به طوری که با آن حمت قرآن سازگاری داشته باشد و عقل را

باید به معنای علم گرفت و نمشود عقل را به معنای قوه فهم گرفت.

لا يطمعن ف ّالمعروف حت حذر و لا تطيعوهن ف فرماید: «فاتقوا شرار الناس و کونوا من خيارهن علحضرت در ادامه م
المنر»، نته اول این است که این «فاتقوا شرار الناس» ارشاد است و عنوان مولوی را ندارد، «کونوا من خیارهن عل حذر»

هم ارشاد است. پس «کونوا من خیارهن عل حذر»؛ یعن آن خوبش هم ممن است بلغزد! نه اینه ذاتاً اینطور است، زود تحت
هوا و هوس قرار مگیرد؛ چون ی از جوابهای عام که اینجا در کلمات دیران هم آمده، مگویند زنها احساساتشان بر

عقلشان غلبه مکند، نه اینه زن ذاتاً قابلیت مشاوره نداشته باشد!



زن اگر قوه عقلش را به میدان بیاورد بیداد مکند، تاریخ این مسئله را نشان داده که بعض از زنها، وقت قوه عقلشان را به
میدان مآورند از آن طرف هم وقت قوه غضبیه و شهویه را مآورند مشود هند جر خوار، و قوه شهویه را هم بیاورند

مشوند مثل بسیاری از زنهای تاریخ. پس جواب عام این است که احساسات اینها غلبه بر عقلشان مکند نه اینه عقل ندارند،
ذاتاً همان عقل مرد را دارند منته خودشان را مشغول کردند به ظواهر دنیا، زیورآلات دنیا، به شهوات دنیا، حضرت هم اینجا

ارشاد مکند: «کونوا من خیارهن عل حذر»، حالا از حضرت بپرسیم اگر ی زن مؤمنه صالحه بود از او هم حذر کنیم؟
مفرمایند نه نباید حذر کنیم.

«لا تطیعوهن ف المعروف حت لا یطمعن»؛ اگر از زن در امر خوب ی بار تبعیت کنید آن قوه طمعش عجیب است و بار دوم
و سوم را مخواهد، بعد منر را مخواهد، نه اینه بوئیم ذات زن این چنین است، باز روی غلبه بر احساسات است.

نامه 31 نهج البلاغه

حضرت در این نامه در وصیت به امام مجتب عليهالسلام مفرماید: «و ایاک و مشاورة النساء فإن رأیهن إل أفن»، در این
روایت دارد که رأی زن سست و بپایه است، با غالب زنها وقت مشورت مکنید فر نمکنند تا مشورت بدهند، نه اینه

نتوانند فر کنند! اگر فر کنند خیل هم دقیق متوانند فر کنند ول غالباً این چنین است.

نامه 14

قوه غضبیه زن را تحری فرماید: «و لا تهیجوا النساء بأذًی»؛ زنها را با اذیت به هیجان درنیاورید، یعنحضرت در این نامه م
ننید، «و إن شتمن اعراضم»؛ ولو آبروی شما را بخواهند ببرند.[5] اگر ی زن امروز دیدید بزرگان جامعه ما را مورد سب

قرار داد شما برخورد تند با او ننید. بعد مفرماید: «فإنهن ضعیفات القوی و الانفس و العقول»، همان توجیهات که در آن
خطبه 80 عرض کردیم اینجا هم مآید.

حمت 230

حضرت مفرماید: «المرأة شر کلها و شر ما فیها أنّه لابدّ منها»، همین است که در ترجمه فارساش مگویند زن بلاست و هیچ
خانهای هم ب بلا نمتواند باشد! دو احتمال در این عبارت وجود دارد:

1. مرحوم آقا جمال این عبارت را در غرر مگوید: «شر کلها بحسب الغالب»؛ غالب زنها اینطور هستند، نه با ذات زن.

2. احتمال دیر آن است که مراد از این شر، شر در مقابل خیر نباشد، بله شر به معنای مشل ساز است، «المرأة شر کلّها»؛
یعن زن مشل درست مکند، حالا یا توقع زیاد از مردش دارد برای وسائل منزل، برای غیر آن، زیورآلات و ... تمام اینها برای

مرد مشل درست مکند.

ما این تعابیر را در قرآن درباره خود انسان هم داریم، شما وقت مگوئید «کان الانسان ظلوماً جهولا»[6]، این ظلوم ذات انسان
است؟! طمع که مشترک بین مرد و زن است ول «کان الانسان ظلوماً جهولا»، یا «إن الانسان لف خسر»، بهترینش در مقابل

این روایات این است، «إن الانسان لف خسر» یعن ذات و جنس الانسان لف خسر است؟! غلط است، غالب افراد انسان
اینطور است و لذا استثنا مکند. مفسران مگویند الف و لام «الانسان» در سوره عصر، الف و لام جنس غلط است، اگر جنس

باشد «إلا الذین آمنوا و عملوا الصالحات» قابل استثنا نیست، جنس انسان است، «آمنوا» مر از جنس انسان خارج است؟



«إن الانسان» یعن «جمیع الانسان»، الف و لام استغراق است، «کل انسانٍ لف خسر»، حال مشود گفت «إلا الذین آمنوا و
عملوا الصالحات»، و الا اگر بوییم جنس انسان «لف خسر» است.

بنابراین نظیر این تعابیر راجع به زن راجع به خود انسان در قرآن آمده، «إن الانسان لف خسر»، آنجا مگوئیم «کل الانسان» به
قرینه استثنا، «کان الانسان ظلوماً جهولا» به حسب نوع و غالب است، نه به حسب ذات انسان باشد، ذات انسان همان «فطرت

اله الت فطر الناس علیها»[7] است، ذات انسان فطرت اله دارد، ظلوم و جهول معنا ندارد، آن به لحاظ غالب است، غالب
انسانها این فطرت را مپوشانند و به خودشان ظلم مکنند، غالب انسان این فطرت اله را فراموش مکنند و جهول و جاهل

مشوند. لذا با این بیان مشود اینها را جواب داد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . نهج البلاغة؛ ص: 175.
[2] . سوره بقره، آیه 30.

[3] . نهج البلاغة؛ ص: 72.
[4] . سوره بقره، آیه 282.

بود که ی از مراجع بزرگ گرفتار زن از بزرگان مراجع ما اتفاق افتاده، ی م»، برای بعضته: این «شتمن اعراض[5] . ن
مقداری مشلات فوق زنهای دیر داشت! معروف بود که در همین مسجد بازار قم که ایشان نماز مخواند بین دو نماز در

گفت و بعد حتانداخت و چیزی نمگفت و این مرجع تقلید سرش را پائین مکرد، ناسزا مآمد اهانت محضور مأمومین م
مرر به ایشان گفته بودند، البته آن مرجع زن دوم هم داشت ول او را طلاق نداد، به ایشان گفته بودند که این را طلاق بده که

وقت توانسته تحمل کند، یخواهم چیزی که مبغوض خداست واقع شود، مکند، گفته بود نه، من نماینقدر تو را اذیت م
هست که ی زن را کس نمتواند تحمل کند، مبغوض خدا این است که انسان عمر خودش را هدر بدهد، گاه ی طرف

قضیه هم هست که آدم توجه نمکند.
[6] . سوره احزاب، آیه 72.

[7] . سوره روم، آیه 30.


