
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۴۰۲

کتاب الحج
جلسه 102 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

 بحث این شد که اصل اول، عدم ولایة احدٍ عل احد و عدم ولایة الزوج عل الزوجه است. بعد گفتیم ببینیم در مقابل این اصل
ت و چه غیر زوجیت داریم یا نه؟ گفتیم چنین دلیله مطلقا به زوج ولایت بدهند، چه درباره امور زوجیبر این آیه یا روایت اول

نداریم نه از «الرجال قوامون»[1] مشود این استفاده را کرد و نه از «للرجال علیهن درجة»[2]، از هیچ کدام نمشود چنین
مطلب را استفاده کرد.

در مرحله بعد گفتیم حال موضوع دیری در همین رابطه است آیا در قرآن و در روایات دلیل بر اینه زن تویناً عقلش اضعف
ر را ملاحظه بفرمائید، آیاتاز آیات هست که چهار طایفه را ذکر کردیم. البته طوایف دی از مرد است داریم یا نه؟ گفتیم طوایف
که امر به عبادت خدا مکند، «اعبدوا ربم»، «لا تشرکوا باله» که همه اینها عام است، مطلق بین رجل و مرأه است و به دلالت
اقتضا هم دلالت بر این دارد که آن مقدار عقل که خدا به مرد داده به زن هم داده، حالا ی کس از عقلش بیشتر استفاده مکند

و ی کس کمتر استفاده مکند که در این جهت فرق بین زن و مرد نیست.

خلاصه آیات و طوایف از آیات در قرآن کریم وجود دارد که ما متوانیم این تسویه ف اصل العقل را از آن استفاده کنیم،
بعض از طوایف را گفتیم، بعد از قرآن سراغ روایات مآئیم.

روایات

در روایات ی روایات عام درباره مقام زن داریم و احترام که لازم است به زنها بشود.

اءنْبِيقِ اَْخا نم :(عليهالسلام) قَالهدِ البع ِبا نارٍ عمع نب اقحسا نرٍ عيمع ِبا ناب نع بِيها نع ماشه نب يماهربا نب لع نع و
[3].اءسّالن بح

روایت دیری از پیامبر اکرم(صلالهعليهوآله) وارد شده که فرمود: «النساء شقایق الرجال»[4]، شقیقه آن نیمه را مگویند و
ری هم دارد، زنها شقایق رجال هستند؛ یعندی ر است، شقیقه البته معانکنند و هر کدام شقیقه دیچیزی که دو شق م ی

نیمه دوم مرد است، ی نیمه از انسان مرد است و ی نیمه هم زن است.

همچنین امیرالمؤمنین(عليهالسلام) از پیامبر(صلالهعليهوآله) نقل مکند: «ما اکرم النساء إلا کریم و لا أهانهن إلا لئیم»[5]، آیا
این تعابیر ترحماً بر زنها مطرح شده یا واقعاً ذکر شده؟ امیرالمؤمنین از پیامبر نقل مکند که کس زن را مورد اهانت قرار
نمدهد مر اینه آدم پست باشد؛ یعن نباید به اینها اهانت بشود، نباید به اینها بتوجه شد؛ یعن اینها موجودات مثل مردها

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


هستند از حیث عقل و کرامت و انسانیت فرق بین اینها نیست، ولو عبارات دیری در مورد نساء آمده که خود
امیرالمؤمنین(عليهالسلام) در نهج البلاغه و کاف هم نقل مکند: «المرأة ریحانةٌ و لیست بقهرمانه»[6] که جمله معروف است.

در روایت دیری آمده: «کلما ازداد العبد ایماناً ازداد حباً للنساء»[7] که در جعفریات آمده و در کاف و من لا یحضر هم نظیرش
آمده است البته نحوه استدلال به این روایت ضعیف است. همچنین از امام صادق علیه السلام که حضرت فرمود: «ما اظن

رجلا یزداد ف الایمان خیراً إلا ازداد حباً للنساء»[8]، مقصود اصل از حب النساء چیست؟ بوئیم ی جهت تریم آنهاست، در
شود و مسلم جنبه شهوانش به نساء زیاد ماین روایات این را با ایمان مرتبط کرده، هر چه انسان ایمانش اضافه شود حب

نیست که بعضها اینطور برداشت مکنند.

خود اینه این زن ی مخلوق اله قابل احترام قابل کرامت است مثل خود مرد مماند، نه اینه بوئیم حبالنساء جنبههای
شهوان را بخواهند بویند، جنبه شهوان چه ارتباط به ایمان دارد! ایمان آدم وقت زیاد شود انسان مگوید خدای تبارک و

تعال برای اینه این نظام، نظام احسن باشد زوجیت را آفریده، در گیاهان و سایر حیوانات و در انسان هم ی مرد و ی زن
آفریده، این ارتباط با ایمان پیدا مکند وگرنه مسائل شهوان اگر مبعد نباشد اصلا هیچ ارتباط نمتواند با این مسئله داشته

باشد.

کلام امیرالمؤمنین(عليهالسلام) در نهج البلاغه درباره زنان

حضرت مفرماید:

انَّ الْبهائم همها بطُونُها و انَّ السباعَ همها الْعدْوانُ علَ غَيرِها و انَّ النّساء همهن زِينَةُ الْحياة الدُّنْيا و الْفَساد فيها.[9]

حضرت در خطبه دیری مفرماید:

ف اميالص و ةَالص نع نهودفَقُع هِنانيمانُ اا نُقْصمقُولِ فَاالْع صاقنَو ظُوظالْح صاقانِ نَويما صاقنَو اءسّنَّ النالنَّاسِ ا راشعم
َلع نارِيثُهوفَم هِنظُوظانُ حا نُقْصما دِ واحالْو لجالر ةادشَهك (ننْهم) نتَيارةُ امادفَشَه هِنقُولانُ عا نُقْصما و هِنضيح اميا

انْصافِ من موارِيثِ الرِجالِ.[10]

َلا نهمزع و فْنا َلا نهيانَّ رفَا اءسّةَ النرشَاوم اكَ ويا فرماید: وعلیه السلام م حضرت در نامه 31 در وصیت به امام مجتب
وهن[11]؛ از مشورت با زنها بپرهیز که رأیشان سست است و عزم و تصمیمشان موهون است.

در نامه 14 مفرماید:

نْفُسِ وا ى والْقُو يفَاتعض ننَّهفَا مكاءرما نببس و ماضرعا ننْ شَتَما ذًى وبِا اءسّوا النتَهِيج  و رِيحج َلوا عهِزتُج  و
الْعقُولِ.[12]

با اذیت، زنها را خشمین ننید، ولو اینه فحش ناموس به شما بدهند، رؤسای شما را سب کنند (به قول عوام فحش آباء و
اجدادی به آدم بدهند)، اینها ضعیف القُوا و النفس و العقل هستند.

در حمت 230 مفرماید: «الْمراةُ شَر كلُّها و شَر ما فيها انَّه  بدَّ منْها»[13]



در حمت 58 مفرماید: «و قَال عليه السلام الْمراةُ عقْرب حلْوةُ اللَّسبة»[14]. حضرت زبان زن را به نیش عقرب تشبیه مکند و
مگوید نیش آن شیرین است.

نات چند درباره نهج البلاغه

نته اول اینکه أسناد کتاب نهج البلاغه را باید ی ی بحث کرد که آیا این از کلمات امیرالمؤمنین علیه السلام هست یا نیست،
همان طوری که در کتاب وسائل الشیعه هر روایت را مستقلا بحث مکنیم، در نهج البلاغه نیز باید هر نامه، حمت یا خطبهای

را مستقلا ببینیم سندش چیست تا انتسابش را به امیرالمؤمنین علیه السلام بپذیریم، شاید بعض از اینها از امیرالمؤمنین علیه
السلام صادر نشده باشد.

نته دوم این است که همان طوری که در قرآن محمات و متشابهات داریم، در نهج البلاغه نیز محمات و متشابهات داریم و
این کلمات حضرت جزء متشابهات از روایات است و مسلم عنوان محمات را ندارد. متشابهات یعن ی توجیهات و

محملهای دارد و باید متشابهات را با توجه به آیات محم که در قرآن داریم معنا کنیم؛ یعن ما از محمات قرآن استفاده
مکنیم زن و مرد من حیث العقل فرق ندارند و در اصل اینکه همان مقداری که مرد متواند تعقل کند زن هم قدرت تعقل او را

دارد. لذا مجرد اینه ی لفظ به صراحت آمده این کلام را محم نمکند کما اینه دلیل بر این نیست که متشابه بشود.

برای متشابه 25 احتمال مطرح کردیم و لذا بعض مگویند: «المتشابه متشابه»؛ خود متشابه هم متشابه است. لذا مجرد اینه
چون در روایت آمده «ضعیف العقل» و در قرآن صریح نیامده، نمتوان گفت روایت محم است و آیه متشابه، کس نفته این
معیار این مسئله است. محمات یعن ولو شما ی مطلب را با قرائن بوئید که این به نحو ی اصل قطع است، مثلا درباره
خدای تبارک و تعال با برهان مگوئیم خدا جسم نیست پس این «جاء رب والمل صفاً صفاً»[15] چیست؟ این را باید توجیه
کنیم و مشود متشابه. در اینجا نیز با طوایف از آیات استفاده کردیم که زن در آن مواردی که باید تدبیر کند از حیث اصل قوه

تدبیر با مرد فرق نمکند.

همچنین آیهای که مفرمود: «إن المسلمین و المسلمات و المؤمنین و المؤمنات و القانتین و القانتات»[16] را خوانده و استدلال
به این آیه کردیم. وقت مگوید: «الصادقین و الصادقات»؛ یعن به همان مرتبهای از صدق که مرد متواند برسد زن هم متواند

برسد، لذا بدون عقل آدم به مقام صدیق بودن نمرسد. همچنین اگر مخواهید ببینید کس عاقل است ببینید صبر دارد یا نه؟
کس که اهل صبر نیست اصلا عقل ندارد! ما مخواهیم بوئیم وقت مگوید: «الصابرین و الصابرات»؛ یعن زن همان

مرتبهای از صبر که مرد متواند به آن برسد را متواند برسد، تاریخ هم ثابت کرده که زنهای مثل حضرت زینب سلام اله
علیها که تمام رجال عالم (غیر از انبیاء و ائمه(عليهمالسلام)) را جمع کنند در صبر نمتوانند به ایشان برسند.

این مسئلهای است که ما از این آیات استفاده مکنیم، آیات زیادی را هم متـوان پیدا کرد، مانند «یا ایها الناس اعبدوا
ربم»[17]، «و اعبدوا اله»[18]، امر به عبادت، نه از شرک، زن و مرد ندارد و فرق نمکند، یا آن آیه «فطرت اله الت فطر

الناس علیها»[19] به نظرم قویترین از همه آیات بر این مطلب است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . سوره نساء، آیه 34.
[2] . سوره بقره، آیه 228.



[3] . الاف 5- 320- 1؛ التهذيب 7- 403- 1610؛ وسائل الشيعة؛ ج20، ص: 22، ح 24923- 2.
[4] . مجمع البحرين، ج5، ص: 196؛ سنن أب داود: باب الرجل يجد البلّة ج 1، ص 61، رقم 236، طبع مصر.

[5] . نهج الفصاحة (مجموعه كلمات قصار حضرت رسول صل اله عليه و آله)، ص: 472، ح 1520.
[6] . الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج5، ص: 510، ح 3.

نب لع دِّهج نع بِيها ندٍ عمحم نفَرِ بعج دِّهج نع بِيها نع ِبدَّثَنَا اح قَال وسم دَّثَندٌ حمحنَا مرخْبا هدُ البنَا عرخْب[7] . «ا
«.اءسّلناً لبح اداناً ازْديمدُ ابالْع ادا ازْدلَّمه عليه وآله كال صل هال ولسر قَال (عليهالسلام) قَاللع نع بِيها نع نيسالْح

الجعفريات ‐ الأشعثيات؛ ص: 89 – 90.
[8] . «محمدُ بن يحي الْعطَّار عن عبدِ اله بن محمدٍ عن عل بن الْحم عن ابانِ بن عثْمانَ عن عمر بن يزِيدَ عن ابِ عبدِ

اله(عليهالسلام) قَال: ما اظُن رجً يزداد ف ايمانِ خَيراً ا ازْداد حباً للنّساء.» الاف (ط ‐ الإسلامية)؛ ج5، ص: 320، ح 2.
[9] . نهج البلاغة؛ ص: 175، خطبه 152.
[10] . نهج البلاغة؛ ص: 72، خطبه 79.

[11] . نهج البلاغة؛ ص: 347.

[12] . نهج البلاغة؛ ص: 318.
[13] . نهج البلاغة؛ ص: 449و
[14] . نهج البلاغة؛ ص: 415.

[15] . سوره فجر، آیه 22.
[16] . سوره احزاب، آیه 35.

[17] . سوره بقره، آیه 21.
[18] . سوره نساء، آیه 36.
[19] . سوره روم، آیه 30.


