
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۰۳ خرداد ۱۴۰۲

مشتق
جلسه 103 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم نائین در اشال به محقق شریف فرمود: اگر ناطق مرکب از مفهوم ش و «ثبت له النطق» بدانیم، مفهوم ش عنوان
عرض عام نیست بله مفهوم ش جنس الاجناس است. البته در انتها مفرماید: اساس اشال باق است یعن ناطق چه فصل

حقیق و چه فصل مشهوری بدانیم دخول عرض عام یا جنس در آن محال بوده و در اصل ایشان کلام محقق شریف را تمیل و
تحیم نمودهاست.

عرض عام باشد همانگونه که محقق شریف فرمود و چه جنس باشد همانگونه که مرحوم نائین ر چه مفهوم شبه بیان دی
فرمود چه ناطق فصل حقیق یا مشهوری باشد در هر صورت اشال استحاله دخول عرض عام یا جنس در فصل به قوت خود

باق است.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم محقق نائین

مرحوم نائین در ادامه دو اشال را مطرح نموده و پاسخ مدهد:

اشال اول: اگر ش جنس الاجناس باشد، ش بر خدای تبارک و تعال نیز اطلاق مشود و مستلزم این است که خدای متعال
ذات دارای جنس باشد یعن ذات است که جنس الاجناس و عنوان ش با تمام موجودات مشترک بوده و نتیجه آن ترکیب در

ذات باریتعال از ش و ی فصل مانند «واجب» است.

مرحوم نائین مفرماید: ش قابل اطلاق برای خدای متعال با ش اطلاق شده بر سایر موجودات متفاوت است همانگونه که
امیرالمومنین علیه السلام مفرماید: «اله ش لا کالاشیا.» گویا به نظر ایشان ش در مورد خدای متعال مستلزم ترکب نیست

اما ش در سایر موجودات مستلزم ترکب است چون هر چه بعد از خدای متعال بوجود مآید عینیت با این ش دارد اما در
سایر موجودات ذکر فصل عین عنوان ش نیست.

اشال دوم: ش مفهوم انتزاع از خود ذات و خارج از محمول، ماهیت و ذات است مانند کلمه «امان» پس تعبیر جنس از آن
صحیح نیست چون جنس داخل در ذات و حاک از آن مباشد.

مرحوم نائین در پاسخ مفرماید: هر چند ش مفهوم انتزاع از ذات است اما ملحق به ذاتیات مشود و گویا از ذاتیات آن
است.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دیدگاه مرحوم محقق خوی

مرحوم خوی این مطلب را نیز مانند مطلب سابق از غرائب کلام مرحوم نائین مداند. ایشان ابتدا مفرماید: اینکه ش به
عنوان جنس الاجناس قرار گیرد صحیح نبوده و منشأ اشال در این است که چون ش هم بر واجب الوجود و هم بر ممتنع

الوجود مانند تعابیر «اله تبارک و تعال شی»، «شری الباری ش ممتنع» یا «الانسان ش» صدق مکند پس به گمان اینکه
این صدق، صدق ذات است چنین برداشت داشتهاید حال آنکه هر چند ش بر تمام این موارد صادق است اما این صدق،

حاک از ذات و ذاتیات اینها نیست. ایشان مفرماید: این مسئله در کلمه «ذات» نیز جاری است؛ یعن در جمله «اله تبارک و
تعال ذات» یا «الانسان ذات» صدق مساوی است اما حاک از جنبه ذات نیست.

ماهیات هم در مورد ماهیات متأصله یعن «کند این است که «شفرماید: آنچه مدعای مذکور را اثبات مایشان در ادامه م
که در خارج به إزای دارند و هم ماهیات اعتباری و هم ماهیات انتزاع استعمال مشود، اما در عین حال این سه ماهیت در

ذات با هم تفاوت دارند چون تنها ی از آنها اصیل است اما دو مورد دیر اعتباری و انتزاع هستند.

ضمن اینکه مقولات نه گانه عرض از تمام جهات با هم متباین بوده و در هیچ جهت با هم اشتراک ندارند، پس ش نمتواند به
عنوان جنس الاجناس آنها واقع شده و آنها در این مورد با هم مشترک باشند.

ایشان ادامه مفرماید: چونه ممن است «ش» قدر مشترک میان خدای تبارک و تعال و ما سوی اله باشد؟! به نظر مرحوم
خوی تحقیق است مفهوم «ش» مانند مفهوم «ذات» مفهوم عام، مبهم و معری از هر گونه خصوصیت است در نتیجه به

عنوان مفهوم عرض و عام متواند عارض ‐عارض به معنای لغوی مقصود است‐ تمام اشیاء از جمله خدای متعال،ماهیت،
ممتنع و مانند آن شود. البته مقصود از عرض، عرض خاص یا عرض در مقابل جوهر نیست چون عرض در مقابل جوهر به

معنای «وجوده ف موضوع» است همانگونه که رن سفید نیاز به دیوار و موضوع دارد.

به بیان دیر هر چند در فلسفه نیز جوهر را به «إذا ۇجد، ۇجد لا ف موضوع» و عرض را به « إذا ۇجد، ۇجد ف موضوع» معنا
نمودهاند اما مقصود از عرض در مفهوم ش از این قبیل نبوده و تنها دلالت بر مفهوم مبهم و کل دارد چون در غیر این

صورت لازمه آن ترکب در ذات خدای متعال است همانگونه که ش در تعابیری مانند «شری الباری ش ممتنع»، «استحالة
النقیضین ش» و «اجتماع النقیضین ش ممتنع» نیز چنین معنای دارد.

دیدگاه مرحوم نائین بررس

به نظر ما حق با مرحوم خوی است؛ یعن مفهوم ش حایت از ذات از ذاتیات ندارد. در «الانسان حیوان» که حیوان را
جنس[2] قریب برای انسان قرار دادهاند، مقصود این است که انسان حیات دارد و این مسئله مشترک میان موجودات و ذوات

ایت از ذات نماید و مفهوم شباید ح بسیار زیادی از قبیل انسان، گوسفند، گاو و مانند آن است؛ حال آنکه جنس منطق
چنین نیست و نمتوان عنوان جنس منطق را داشته باشد.

علاوه بر این همانگونه که ایشان فرمود: عارض شدن عنوان ش تنها از حیث لغوی و مفهوم است نه اینکه مقصود عروض
منطق در مقابل جوهری باشد. البته مانند مرحوم محقق شریف متوان از آن به عرض عام نیز تعبیر نمود اما معنای ذکر شده

باید در آن مدنظر قرار گیرد.

مرحوم نائین در پاسخ از اشال اول فرمود: ش در مورد خدای متعال با ش در مورد سایر موجودات تفاوت دارد. اما اشال
این است که اگر تفاوت دارند باید تفاوت از حیث ذات باشد و به نظر مرسد مرحوم نائین دچار اضطراب در پاسخ شدهاست



چون از ی طرف قائل به تفاوت ماهوی میان این دو است یعن به استناد روایت ذکر شده از امیرالمومنین علیه السلام ش در
مفهوم فرماید: شر مایت داشته باشد. اما از طرف دیری باید حدی در غیر آن از ذات و ش خدای متعال از ماهیت

مشترک داشته و به عنوان جنس الاجناس واقع مشود.

به بیان دیر معنای تعبیر «ش لا کالاشیا» عدم اشتراک است یعن ش که به اشیاءدیر اطلاق مشود و خصوصیات مانند
مخلوق،متحیز، محتاج بودن و مانند آنرا شامل مشود، قابل اطلاق به خدای متعال نیست، پس این دو ش با هم تفاوت دارد

چون حایت ذات در آن الزام است. پس اگر مقصود از کلام امیرالمومنین علیه السلام مفهوم ش باشد یعن مفهوم ش که
برخدای متعال اطلاق مشود با مفهوم ش که در مورد سایر اشیاء است تفاوت دارد که خلاف ظاهر است اما ظاهر این است

که مقصود به حسب واقع و حقیقت مباشد یعن حقیقت خدای متعال و ما سوی ش است که این دو ش با هم متفاوت هستند
به این صورت که حقیقت خدای متعال واجب بوده و محتاج به خلق نیست. اما حقیقت دیری ممن و محتاج به خلق و علت
است. طبق این بیان چه بحث مفهوم باشد همانگونه که مرحوم خوی فرمود و چه بحث ماهوی باشد، در نتیجه میان خدای

متعال و سایر موجودات در ذات که جنس الاجناس است و به عنوان ش از آن ذکر مشود اشتراک وجود ندارد.

در حمل آن مجرد تصور ذات کاف خارج محمول است یعن مفهوم انتزاع فرماید: شم ر اینکه مرحوم نائینبه تعبیر دی
است مانند مفهوم «امانٌ»، اما در ادامه مفرماید: ملحق به ذاتیات است امری معقول نبوده و به صورت کل الحاق به ذاتیات

در فلسفه و منطق امری صحیح نیست و تنها در علوم اعتباری امان دارد.

مرحوم خوی در ادامه مفرماید: معنای که مرحوم نائین برای عرض عام هیچ شاهد و برهان ندارد و چه بسا علیه آن ادلهای
وجود داشته باشد.[3]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و اما توهم انّه لا يمن ان يون الشّ‏ء جنسا للموجودات، لإطلاق الشّ‏ء عل الباري تعال، مع انّه لا جنس له لاستلزامه
التّركيب فلا يخف فساده، فانّه تعال ش‏ء إ انّه لا كالأشياء، كما ورد ذلك ف خطبته عليه السلام فليس إطلاق الشّ‏ء عليه
كإطلاقه عل سائر الأشياء حتّ يلزم التّركيب ف ذاته تعال. فان قلت: انّ الشّيئية انّما تون من الأمور الانتزاعية الخارجية

المحمول، فلا يمن ان تون جنسا عاليا، لأنّ الجنس لا بدّ ان يون ذاتيا للشّ‏ء، فلا يمن ان‏ يون ما هو خارج المحمول و ما
يون انتزاعيا محضا جنسا للأنواع المندرجة تحته. قلت: انّ الشّيئية و ان كانت من الأمور الانتزاعية، إ انّها لما كانت تنتزع من

مقام الذات فه ملحقة بالذّات، كما انّ ما يون منتزعا من غير مقام الذّات ملحق بالعرض كالتّقدم و التّأخّر، عل ما تقدّم
تفصيل ذلك، فون الشّيئية من الأمور الانتزاعية لا يضر بدعوى كون الشّ‏ء جنسا للأجناس، فانّ الشّيئية انّما تنتزع من الماهيات

عند وجودها، و لذا كان شيئية الشّ‏ء مساوقة لوجوده، لأنّ الماهية عند وجودها تون شيئا فتأمل. فتحصل: انّ دعوى كون الشّ‏ء
من العرض العام مما لا نتعقّله، فلو أبدل المحشّ إشال دخول العرض العام ف الفصل بإشال دخول الجنس ف الفصل كان

أول. فتأمل ف المقام جيدا، فانّ ما ذكره شيخنا الأستاذ مدّ ظلّه ف المقام مما لا يخلو عن إشال. هذا تمام اللام ف الشّق
الأول الّذي ذكره المحشّ.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 112 و 113.

[2]. در فلسفه و منطق جنس را به منطق، طبیع و عقل تقسیم نمودهاند؛ تعابیری مانند «الحیوان جنس» جنس طبیع است
یعن آنچه اجناس منطق از مصادیق آن هستند.

[3]. «و قد أورد عليه شيخنا الأستاذ‐ قده‐ بان الناطق بمعن التلم أو إدراك الليات و ان كان من لوازم الإنسان و عوارضه إلا
انه بمعن صاحب النّفس الناطقة فصل حقيق فيلزم من أخذ مفهوم الش‏ء ف مفهوم المشتق دخول العرض العام ف الفصل. و
غير خف ان هذا من غرائب ما صدر منه فان صاحب النّفس الناطقة هو الإنسان و هو نوع لا فصل إذاً لا مناص من الالتزام بون



الناطق فصلا مشهورياً وضع مان الفصل الحقيق لتعذر معرفته غالباً بل دائماً. و أغرب منه ما أفاده‐ قده‐ من أن الش‏ء ليس
من العرض العام ف ش‏ء بل هو جنس الأجناس وجهة مشتركة بين الجميع، و ذكر ف وجه هذا ان العرض العام ما كان خاصة

للجنس القريب أو البعيد (كالماش و التحيز) و الشيئية تعرض لل ماهية من الماهيات و تنطبق عليها فه جهة مشتركة بين
جميعها و ليس وراءها أمر آخر يون ذلك الأمر هو الجهة المشتركة و جنس الأجناس لتون الشيئية عارضة عليه و خاصة له كما
هو شأن العرض العام و عل هذا فاللازم من أخذ مفهوم الش‏ء ف المشتق دخول الجنس ف الفصل لا دخول العرض العام فيه؛
بل قال‐ قده‐ و لم يظهر لنا بعد وجه تعبير المحقق الشريف عنه بالعرض العام و ان ارتضاه كل من تأخر عنه، و من البين كما
يستحيل دخول العرض العام ف الفصل كذلك يستحيل دخول الجنس فيه لأن لل واحد من الجنس و الفصل ماهية تباين ماهية

الآخر ذاتاً و حداً فلا يون أحدهما ذاتياً للآخر فالحيوان ليس ذاتياً للناطق و بالعس بل هو لازم أعم بالإضافة إليه و ذاك لازم
أخص. و عليه فيلزم من دخول الجنس ف الفصل انقلاب الفصل إل النوع و هو محال.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار

الهادى )، ج‏1، ص: 270.


