
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/ خیارات
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و منه یظهر: أنّه لا وجه للاستدلال بحدیث «رفع الحم عن المره»، للاعتراف بدخول المره و المضطر إذا تمنا من التخایر.»

خلاصه مطالب گذشته

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند که: مشهور بین فقهاء این است که اگر متبایعین را بر إفتراق از مجلس عقد اکراه کنند و علاوه بر
إکراه ممنوع از تخایر هم کنند، یعن جلوی اینها را بیرند و نذارند که نسبت به معامله إعمال رضایت یا فسخ کنند، چنین

إفتراق مسقط خیار مجلس نیست.

مرحوم شیخ(ره) در ما نحن فیه برای بیان دلیل مشهور، هم به مسئلهی تبادر إستدلال کرده و هم به حدیث رفع و بعد إشال در
استدلال به اینها را بیان کرده و فرمودهاند: به نظر ما در ما نحن فیه جای برای استدلال به حدیث رفع نیست، چون أقوال را از

فقهاء نقل کردیم که قائلاند که اگر کس مره یا مضطر به إفتراق شود، إما ممنوع از تخایر نباشد، یعن قدرت اینه بوید:
«أمضیت» یا «فسخت» را از او نیرند، در این صورت إفتراق مسقط خیار است، ولو اینه در این إفتراق إکراه یا إضطرار

باشد.

پس از این نظر که فقهاء إفتراق إکراه یا إضطراری را در فرض که شخص قدرت بر تخایر دارد، مسقط خیار دانستهاند، این
کاشف از این است که نمتوانیم به حدیث رفع إستدلال کنیم.

بعد در ادامه مرحوم شیخ(ره) مطلب را جمع کرده و فرموده: خلاصهی مسئله این است که وقت به فتاوای فقهاء و
أصحاب(رضوان اله تعال علیهم) مراجعه مکنیم، فتوا دادهاند به اینه اگر کس را بر إفتراق و عدم تخایر إکراه کنند، یعن وی

را از إعمال خیار با این دو قید ممنوع کنند، این إفتراق مسقط خیار مجلس نیست.

کلام صاحب جواهر(ره) در تعلیل فتوای مشهور

اما صاحب جواهر(علیه الرحمه) در مقام بیان دلیل فتوای اصحاب از این دو راه وارد شده و ی دلیل را مسئلهی تبادر قرار
داده و فرموده: اینه فقهاء گفتهاند: این إفتراق مسقط خیار مجلس نیست، به خاطر این است که از کلمه «یفترقا» در روایت

صورت إفتراق که از روی إختیار باشد تبادر مشود.

همچنین ایشان باز به حدیث رفع إستدلال کرده و فرمودهاند: اگر افتراق از روی إکراه واقع شود، این إفتراق إکراه مثل عدم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


الإفتراق است، بنابراین أثری ندارد.

نقد و بررس کلام صاحب جواهر(ره)

مرحوم شیخ(ره) در این بحث خواسته این کلام صاحب جواهر(ره) را رد کند و فرموده: این دو دلیل که بیان کردید، نمتواند
دلیل و مبنا برای فتوای مشهور واقع شود، چون وقت به فتوای مشهور مراجعه مکنیم گفتهاند: اگر مره بر إفتراق شود، اما

ممنوع از تخایر نباشد، در این صورت إفتراق مسقط خیار است، در حال که این إفتراق، إفتراق إکراه است و طبق این بیان
باید کلا إفتراق باشد..

پس این دو دلیل که صاحب جواهر(ره) به عنوان دلیل فتوای مشهور آورده صحیح نیست.

سه دلیل شیخ(ره) بر فتوای مشهور

بعد شیخ(ره) دلیل فتوای مشهور را بیان کرده و فرمودهاند: دلیل فتوای مشهور سه مطلب است؛

مطلب اول ی إجماع منقول است، که این إجماع معتضد به شهرت محققه است، یعن إجماع و شهرت محصله داریم بر اینه
اگر إکراه بر إفتراق و ممنوع از تخایر شوند، این إفتراق اثری ندارد، اما اگر ممنوع از تخایر نشوند، إفتراق مسقط خیار مجلس

هست.

دلیل دوم مسئلهی تبادر است، اما نه تبادری که صاحب جواهر(ره) ادعا کرده، بله شیخ(ره) فرموده: به نظر ما از کلمهی
«یفترقا» تبادر مشود که إفتراق باید از روی رضایت به عقد باشد، یعن از آن رضایت تبادر مشود.

دلیل سوم هم ی روایت صحیحه فضیل به یسار هست که در این روایت آمده، «فإذا افترقا فلا خیار بعد الرضا منهما»، که
شیخ(ره) فرموده: مهمترین دلیل برای آن فتوای مشهور، این دلیل سوم است.

دو احتمال در صحیحه فضیل به یسار

ایشان فرموده: در این جمله از نظر معنا دو إحتمال وجود دارد؛ ی إحتمال این است که بوییم: امام(علیه السلام) شرط سقوط
خیار مجلس را مجموع این دو شء قرار داده، یعن خیار مجلس در صورت ساقط مشود که هر دو شء، یعن إفتراق و

رضایت به لزوم و بقاء عقد مجموعاً محقق شود.

احتمال دوم این است که بوییم: در اینجا آنچه مسقط خیار مجلس است، مجموع الأمرین نیست، بله مسقط خیار مجلس
إفتراق است، لن إفتراق موضوعیت ندارد، بله طریقیت دارد و وقت معاملهای واقع مشود و طرفین از هم جدا شدند، این

نوعاً کاشف از رضایت به عقد است، إفتراق چون کاشفیت نوعیه از رضایت به عقد دارد، لذا مسقط است.

و فرق بین این معنای اول و دوم در دو مطلب است؛ ی مطلب این است که طبق معنای أول، مسقط خیار مجلس مرکب از دو
شء است؛ ی إفتراق و دوم رضایت به لزوم عقد، اما در معنای دوم مسقط خیار مجلس ی شء است و آن عبارت از إفتراق

است، اما إفتراق به لحاظ اینه طریق برای رضایت نوعیه است.



فرق دوم این است که در معنای اول رضایت بالفعل و شخص لازم است، یعن این دو نفر علاوه بر اینه از مجلس عقد جدا
مشوند، باید رضایت فعل و شخص هم داشته باشند، اما در معنای دوم، ولو رضایت شخص هم نداشته باشند، اما چون

إفتراق نوعاً کاشف از رضایت است، شارع به ملاک نوعیت آن را محور قرار داده و لذا اگر به شخصه این دو نفر در خصوص
این معامله رضایت به لزوم عقد نداشته باشند، اما إفتراق بینشان به وجود آمد، این إفتراق مسقط است.

مرحوم شیخ(ره) فرموده: بنا بر هر کدام از این دو معنا، اگر اضطراراً و إکراهاً إفتراق حاصل شد، اما ممنوع از تخایر نشدند، در
اینجا این إفتراق مسقط خیار مجلس هست، چون ممنوع از تخایر که نشدند.

تطبیق عبارت

«و منه یظهر: أنّه لا وجه للاستدلال بحدیث «رفع الحم عن المره»»، یعن از همین فتوای معروف بین أصحاب، که گفتهاند:
اگر إکراه بر إفتراق باشد، أما ممنوع از تخایر نشوند، این إفتراق مسقط خیار مجلس هست، ظاهر مشود که نمتوانیم به حدیث
رفع که ی از مواردش هم «ما استره» علیه است استدلال کنیم، «للاعتراف بدخول المره و المضطر إذا تمنا من التخایر.»،
گفتهاند: همان طور که إفتراق غیر إکراه ره و مضطر، در صورت قدرت تخایر اعتراف دارند، یعنچون أصحاب به دخول م

مسقط است، إفتراق إکراه و إضطراری هم مسقط است.

بعد مرحوم شیخ(ره) دوباره مطلب را دستهبندی کروه و فرموده: «و الحاصل: أنّ فتوى الأصحاب ه: أنّ التفرق عن إكراه علیه
و عل ترك التخایر غیر مسقط للخیار»، وقت به فتوای أصحاب مراجعه مکنیم، فرمودهاند که: تفرق که از روی إکراه بر ترک

تخایر باشد، یعن ممنوع از تخایر هم باشند، چنین تفرق مسقط خیار مجلس نیست، «و أنّه لو حصل أحدهما باختیاره سقط
خیاره»، و اگر ی از این دو، یعن تفرق یا تخایر به اختیار شخص واقع شود، خیارش ساقط مشود.

«و هذه لا یصح الاستدلال علیها باختصاص الأدلّة بالتفرق الاختیاری»، و استدلال بر این فتوا به آنچه که صاحب جواهر(ره) بیان
کرده صحیح نیست، که فرموده: ادلهی خیار مجلس اختصاص به تفرق إختیاری دارد، «و لا بأنّ مقتض حدیث الرفع جعل

التفرق المره علیه كلا تفرق»، یعن «ولا یصح الإستدلال» این را هم صاحب جواهر(ره) فرموده که: مقتضای حدیث رفع این
است که تفرق و إفتراق إکراه را کلا تفرق قرار مدهد.

شیخ(ره) فرموده: هیچ کدام از این دو دلیل برای مشهور نیست، «لأنّ المفروض أنّ التفرق الاضطراری أیضاً مسقطٌ مع وقوعه
ف حال التمن من التخایر.»، چون به حسب فتوای فقهاء تفرق إضطراری هم مانند إختیاری مسقط است، البته در حال که

تمن از تخایر باشد.

بعد شیخ(ره) در تعلیل بر نظریه مشهور فرموده: «فالأول الاستدلال علیه مضافاً إل الشهرة المحقّقة الجابرةللإجماع المح»، بر
این نظریه مشهور به سه مطلب متوان تمس کرد؛ دلیل اول شهرت محصلهای است که جابر ضعف إجماع منقول است و این

دو را با هم ی دلیل قرار دادهاند. ایشان در رسائل فرموده: إجماع منقول دلیل نیست، اما اگر قرائن، مثل شهرت محققه به آن
ضمیمه شود، مجموعاً ی دلیل مشود.

«و إل أنّ المتبادر من التفرق ما كان عن رضا بالعقد»، دلیل دوم تبادر است، که متبادر از تفرق، تفرق است که دال بر رضایت
به عقد باشد، «سواء وقع اختیاراً أو اضطراراً»، حال چه این تفرق إختیاری باشد یا إضطراری.

«بقوله(علیه السلام) ف صحیحة الفضیل: «فإذا افترقا فلا خیار بعد الرضا منهما».»، دلیل سوم استدلال به صحیحه فضیل



است، که امام(علیه السلام) فرمودند: وقت که إفتراق پیدا کردند، بعد از رضایت آن دو خیاری وجود ندارد.

بعد شیخ(ره) فرموده: در این «بعد الرضا» دو احتمال وجود دارد؛ معنای اول این است که «دل عل أنّ الشرط ف السقوط
الافتراق و الرضا منهما»، شرط در سقوط خیار مرکب از دو أمر است؛ ی إفتراق و دوم رضایت از طرفین، که طبق این معنا

متعلق رضا لزوم عقد است، «و لا ریب أنّ الرضا المعتبر لیس إ المتّصل بالتفرق»، البته روشن است که اینه مگوییم:
مرکب از دو جزء است، اما جزء دوم باید متصل به اول باشد و رضایت که متصل به تفرق است معتبر است«بحیث یون

التفرق عنه»، به گونهای که تفرق از روی رضایت باشد، «إذ لا یعتبر الرضا ف زمانٍ آخر إجماعاً.»، این «إذ ...» دلیل بر این
است که چرا باید متصل باشد، یعن زیرا رضایت که در زمان دیر واقع شود، به اجماع معتبر نیست.

«أو یقال: إنّ قوله: «بعد الرضا» إشارةٌ إل إناطة السقوط بالرضا بالعقد المستشَف عن افتراقهما»، معنای دوم این است که
بوییم: این «بعد الرضا» اشاره به این است که مناط سقوط خیار مجلس، به رضایت به عقد است، که این رضایت به عقد از

إفتراق این دو فهمیده مشود،«فیون الافتراق مسقطاً»، که نتیجهی معنای دوم این مشود که مسقط إفتراق است، اما
موضوعیت ندارد، بله طریقیت دارد، آن هم طریقیت نوعیه، «لونه كاشفاً نوعاً عن رضاهما بالعقد و إعراضهما عن الفسخ.»،

چون افتراق کاشفیت نوعیه از رضایت متعاقدین به عقد و إعراضشان از فسخ دارد.

مرحوم سید(ره) در حاشیه معنای سوم برای این روایت فرموده که: در «فلاخیار لهما بعد الرضا»، متعلق رضا لزوم نیست،
بله أصل بیع است، یعن «فلا خیار لهما بعد الرضا بأصل البیع» یعن بعد از اینه بیع را واقع کرده و راض بودند، حال اگر از
تر است و بعضهم جدا شدند، این إفتراق مسقط خیار مجلس است، که ظاهر این است که این معنای سید(ره) به روایت نزدی

از محشین هم این معنای سید(ره) را پذیرفتهاند.

(سؤال و پاسخ استاد محترم) اگر عقدی واقع شد و إفتراق هم حاصل شد، بعد معلوم شد که در حین معامله رضایت نبوده،
اینجا نمتوانیم بوییم که: وقت إفتراق حاصل شد همه چیز تمام شده و دیر نمتوانید کاری کنید، چون این شخص مگوید:

در حین معامله راض نبودم و وقت که در حین معامله به اصل معامله راض نبوده، اینجا إفتراق به درد نمخورد.

(سؤال و پاسخ استاد محترم): بنا بر دو معنای شیخ(ره) علاوه بر إفتراق، در معنای اول جزء دوم هم قیدیت دارد و در معنای دوم
إفتراق به نحو طریقیت است، اما هیچ کدام ی از این دو بنا بر معنای سید(ره) لازم نمآید.

«و عل كل تقدیرٍ، فیدل عل أنّ المتفرقین و لو اضطراراً»، بنا بر هر دو معنا، این قول امام(علیه السلام) دلالت دارد که متفرقین،
حت اگر اضطراری هم تفرق پیدا کردند، «إذا كانا متمنین من الفسخ و لم یفسخا كشف ذلك نوعاً عن رضاهما بالعقد فسقط
خیارهما.»، اگر تمن از فسخ پیدا کردند، اما فسخ نردند، این کشف نوع از رضایت متعاقدین به عقد دارد و لذا خیارشان

ساقط است.

بعد فرموده: «و هذا هو الذی استفاده الشیخ قدّس سره كما صرح به ف عبارة المبسوط المتقدّمة.»، هذا یعن همین که إضطراراً
هم واقع شود باز إفتراق إضطراری مسقط است، البته اگر ممنوع از تخایر نباشد، همان مطلب است شیخ طوس(ره) در مبسوط

بر آن تصریح کرده، که بحث آن گذشت.

مسئله: فرض اکراه بر منع تخایر ی از متعاقدین و خضور دیری در مجلس عقد



تبیین محل نزاع

اگر ی از متعاقدین مره بر إفتراق و ممنوع از تخایر شود، دو نفر هستند ی بایع و دیری مشتری، که اگر بایع را مره بر
إفتراق و ممنوع از تخایر کردند، نسبت به دیری(مشتری) در اینجا دو صورت وجود دارد؛ یا دیری هم ممنوع از مصاحبت و

ممنوع از تخایر مشود، که در این فرض روشن است که خیار هیچ کدام ساقط نمشود.

اما صورت دوم که محل بحث است این است که اگر أحدهما را إکراه بر إفتراق و ممنوع از تخایر کردند، اما دیری را ممنوع
از مصاحبت نردند، یا اصلا تعرض نسبت به دیری نداشته باشند، آیا در اینجا خیار هر دو ساقط مشود یا نه؟

البته همین صورت دوم هم دو فرض دارد، که اگر حم ی فرض را روشن کنیم، حم فرض دیر هم روشن مشود.

ی فرض این است که عرض کردیم، بایع را إکراه بر إفتراق و ممنوع از تخایر مکنند، اما به دیری کاری ندارند و وی در
مجلس عقد مختاراً نشسته است.

فرض دوم عس این است، یعن ی از این دو نفر را مره بر بقاء مکنند، اما دیری إختیار دارد و متواند برود یا در مجلس
بماند، که این دو فرض از نظر حم یسانند و شیخ(ره) هم فرموده: حم فرض اول را که بوییم، حم دیری هم روشن

مشود.

اما قبل از اینه أقوال و مبان را بیان کنند، توضیح در مورد اینه إفتراق مسقط برای خیار مجلس است داده و فرمودهاند:
روشن کردیم که إفتراق متقوم به حرکت طرفین نیست و إفتراق به حرکت أحدهما و عدم مصاحبت دیری تحقق پیدا مکند.

در مسئلهی قبل هم گفتیم که: صرف إکراه بر إفتراق ضرری نمرساند و اگر در کنار إکراه بر إفتراق ممنوعیت از تخایر هم
باشد، این جلوی مسقط بودن إفتراق را مگیرد.

مرحوم شیخ(ره) بعد از توضیح و تذکر این دو مطلب فرموده: در اینجا چهار قول در بین فقهاء وجود دارد.

تطبیق عبارت

«مسألة لو اكره أحدهما عل التفرق و منع عن التخایر و بق الآخر ف المجلس»، اگر به بایع بویند: برو و حق حرف زدن هم
نداری و دیری در مجلس بنشیند، در اینجا دو صورت دارد؛ «فإن منع من المصاحبة و التخایر لم یسقط خیار أحدهما»، اگر
دیری ممنوع از مصاحبت با مره است، یعن نمگذارند که همراه اول حرکت کند و حت حرف هم بزند، خیار هیچ کدام
ساقط نمگردد، «لأنّهما مرهان عل الافتراق و ترك التخایر»، چون مره بر إفتراق و ترک تخایر هستند، «فدخل ف المسألة

السابقة.»، لذا هر دو دخل در مسئله سابق هستند.

«و إن لم یمنع من المصاحبة، ففیه أقوال.»، اما اگر دیری ممنوع از مصاحبت نشود، در اینجا أقوال هست.

ه «أنّ افتراقهما المستند إلدهیم؛ اول اینوییم، دو مطلب را در اینجا تذکر مه أقوال را بقبل از این و توضیح ذلك»، یعن»
اختیارهما كما عرفت»، إفتراق که مستند به إختیار هر دوست، همان طور که دانستید متقوم به حرکت هر دو نیست، «یحصل
بحركة أحدهما اختیاراً و عدم مصاحبة الآخر له كذلك»، بله گفتیم که: اگر ی راه برود و دیری به إختیار خودش سر جایش



بنشیند و مصاحبت نند، این هم إفتراق است.

اما مطلب دوم اینه «و أنّ الإكراه عل التفرق لا یسقط حمه ما لم ینضم معه الإكراه عل ترك التخایر.»، إکراه بر تفرق حم
تفرق، یعن از بین رفتن خیار را إسقاط نمکند و این إکراه به تنهای به درد نمخورد، مادام که به این إکراه، إکراه بر ترک

تخایر ملزم نشود، که از اینجا أقوال أربعه را شروع مکند.

بحث اخلاق هفته

در دعا بعد از نماز زیارت حضرت رضا(سلام اله علیه) عبارت دارد، که إنسان هر وقت به این فقره از عبارت مرسد، باید
و لَیهع یللد نْت‏ بِخَیرٍ فَافَّقْتَنا ولَّمك کند که «وتأمل و دقت کند و آن عبارت این است که إنسان به خداوند عرض م خیل

طَرِیق الَیه‏»، که این جمله پر معنای است.

إنسان به خداوند عرض مکند که خدایا هر خیری را که ما را موفق به آن مکن، تو ما را راهنمای بر آن خیر بودی، یعن اگر
دلالت و راهنمای تو نبود، اگر دستیری تو نبود، به آن خیر نمرسیدیم و تو طریق به سوی آن خیر بودی.

در اینجا دو مطلب بسیار قابل توجه وجود دارد؛

ی مطلب این است که این ی ضابطهی کل است، که اگر إنسان موفق به امری مشود، این توجه خداوند و منبع الخیر به
إنسان است، مخصوصاً در رشتهی خودمان باید به آن توجه داشته باشیم.

گاه اوقات در بعض از آیات شریفه قرآن خداوند به أنبیاء، یا پیامبر خاتم(صل اله علیه و آلیه و علیهم) و یا به بعض از اولیاء
مفرماید: من شما را در بین بشر إختیار کردم، که این مرتبهی والای از توجه است.

اگر واقعاً خالصاً و بدون هیچ بعد دنیوی به این رشتهی خودمان دقت کنیم، کس که در مسیر طلب و به دست آوردن حم
که بعد از مدت آن کس گیرد، این مصطفای از ناحیهی خداست، منتهخدا و بیان آن برای مردم و إستنباط و فهم قرآن قرار م

به فعلیت هم برسد.

بعضها در این مسیر مآیند، ‐خیلها را سراغ داریم، از رفقای که با خود ما هم بودند‐ اما الآن نیستند که شاید موفقیتهای
کند، که إنسان مورد إصطفای خداوند قرار گرفته و هر کساگر به فعلیت رسید کشف از این م بهتری در إنتظارشان باشد، ول

را خداوند منشأ برای قوام دینش قرار نمدهد.

این دین که خداوند آورده و این همه زحمت روی آن کشیده شده، کسان که در طریق بیان دین مخواهند قرار بیرند، ‐حال
بعض به ظاهر هم قرار مگیرند اما اثری ندارند اگر جنبهی تخریب نداشته باشند‐ و واقعاً انسان مبیند که وجودشان برای
در ی حفظ و نشر دین مؤثر بوده است، اینها به نظر من همین مقام إصطفای خداوند است که نسبت به أنبیاء داشته، منته

درجهی بسیار پایینتری.

إصطفاء هم از اموری است که تشی است، که در درجهی بسیار پایین در اینجا صدق مکند، اما اگر به این نته توجه ننیم
رهزن در راهمان بسیار زیاد است، که توجه مبادا برود سراغ اینه حال بعد از مدت در جامعه برای ما چه اعتباری قائلند؟ دنبال

این مسائل نیستیم.



مر از اول که أنبیاء و أولیاءدر این راه قرار گرفتند، دنبال این بودند که إعتبارشان در جامعه و در بین مردم در چه حدی هست؟
باید این را واقعاً از درونمان بیرون کنیم، اگر نسبت به این مسئله توانستیم مشلمان را حل کنیم، به فعلیت مرسیم.

دارد، ول دارد و چه وضع و موقعیت اناتری خوانده و حال چه امده سال درس دی اما اگر گرفتار این شدیم که مثلا فلان
من الآن 20 یا 30 سال است درس مخوانم و ی صدم آن را هم ندارم، اینها تماماً مانع مشود که انسان حقیقت راهش را

ببیند.

راه ما همین است «و كلَّما وفَّقْتَن‏ بِخَیرٍ فَانْت دلیل علَیه و طَرِیق الَیه‏»، واقعاً هر روز که انسان درس و بحث دارد، باورمان
شود که امروز باز عنایت خداوند بود که به درس و بحث و به اینه این روایت اولیای خدا را بخوانم و بفهمم و حم خدا را

إستنباط کنم و بفهمم موفق شدم.

واقعاً اگر این جمله مد نظر إنسان باشد و اگر در این مسیر قرار گرفتیم، که مسیری هم بهتر از این مسیر نداریم و هیچ رشتهای
به مثل این رشته إنسان را بین خودش و وجدانش قانع نمکند که این رشته متصل به منبع خیرات است.

علوم دیر نهایتش این است که انسان چند سال درس مخواند و نظریهی دکتری یا حت ده دکتری را یاد مگیرد، اما آنها چه
کس بودند که چنین نظری را دادهاند؟ چه اعتباری برای نظریهی آنها وجود دارد؟ چه پشتوانهای دارند؟ هیچ، اما این راه که در
آن هستیم، راه أنبیاست، که ی معنایش ‐همان طور که امام(ره) بیان کرده‐ این است که أنبیاء تبلیغ مکردند و ما هم باید در

بین مردم تبلیغ أحام کنیم.

اما من این استفاده را هم مکنم که همان طور که خداوند اصطفای خاص نسبت به أنبیاء و أولیاء و برگزیدگان خودش دارد،
نسبت به جنود اولیایش هم دارد، و لذا ادعا داریم که ولو به حسب ظاهر جنود ول اله الأعظم هستیم.

اما نته دوم در این عبارت وجود دارد این است که «فَانْت دلیل علَیه و طَرِیق الَیه‏»، که این «طَرِیق الَیه‏» عطف تفسیری
نیست، بله نتهی دوم و مهم را مخواهد بیان کند که در این گونه از طرق، یعن در راه خیر، ‐البته خیر به آنچه که در نظر

خداوند هم خیر است، مثل راه و سیرهی أنبیاء و أولیاء، ارتباط با منبع وح و علم که اینها مصادیق بارز علم و خیر است و
خود علم که از مصادیق روشن خیر است‐ طریقش هم از همان طریق فیض خداوند است که او هم دلیل و هم طریق است.

این علم را که الآن در طریقش قرار گرفتیم، چون ماهیتش خیر است، باید هم طریقش منبع الخیر باشد و برای علم نمتوانیم از
راه غیر صاحبانش وارد شویم، که از اینجا آن معنای که در بعض از روایات هست که ائمه(علیهم السلام) فرمودند که: علم

حقیق پیش ماست و طریقش هم ما هستیم، روشن مشود.

اگر إنشاءاله به این دو نته توجه داشته باشیم، بسیاری از تخیلات که گاه اوقات در أذهان ما به وجود مآید، که انسان بین
خودش و وجدانش شوهای دارد، که ی باعتباری ظاهری را انسان إحساس مکند، رفع مشود، چون نمداند که خودش را

به چه گنج و منبع متصل کرده است، که این بسیار مغتنم است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


