
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۳۰ اردیبهشت ۱۴۰۲

کتاب الحج
جلسه 98 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس آیه 34 سوره نساء: «الرجال قوامون عل النساء»

بحث در این آیه شریفه 34 از سوره مبارکه نساء است.

(الرِجال قَوامونَ علَ النّساء بِما فَضل اله بعضهم علَ بعضٍ وبِما انْفَقُوا من اموالهِم فَالصالحات قَانتَات حافظَات للْغَيبِ بِما
(هظَ الفح

قسمت صدر آیه این است «الرجال قوامون عل النساء»؛ مردان قوام زنان هستند. غالب ترجمهها گفتهاند: مردان سرپرست و
مدیر زنان هستند. بعض گفتهاند از کلمه «عل» مدیریت و سرپرست و ولایت استفاده مشود.

نته اول

نته مهم این است که خداوند متعال در «الرجال قوامون عل النساء» ی ولایت را برای مرد اعلام مکند و بوئیم جمله خبری
در مقام انشاء است، لذا خداوند برای مردان نسبت به زنان جعل ولایت مکند. سخن در این است که آیا این ولایت مرد در دایره
زوجیت است؟ یعن بین مرد و زن که رابطه بینشان زوجیت است مرد ولایت بر زن دارد؟ یا اینکه در جای که مسئله زوجیت
هم مطرح نیست (مثلا امر دائر به این است که ی مرد رئیس، نخستوزیر یا قاض بشود یا ی زن)، بوییم «الرجال قوامون»

همه اینها را شامل مشود و همه اینها در دایره این آیه شریفه بیاید؟

لذا در آیه «الرجال قوامون عل النساء» اولین سؤال این است که آیا از صدر آیه متوان جعل ولایت خداوند برای مردان را
استنباط نمود و بسیاری از این تفاسیر یا آیات الاحام و یا کتب فقه فقهای خودمان که مراجعه کردم همین جعل ولایت را از

آیه استفاده کردند.

دیدگاه بزرگان درباره آیه

علامه حل در مختلف الشیعه مفرماید: إن للزوج عل الزوجة نوع سلطنة و سبیل»؛ زوج ی سلطنت و ولایت بر زوجه دارد،
«لقوله تعال الرجال قوامون عل النساء»[1]. فخر المحققین در ایضاح الفوائد مگوید: «و معن القوام عل الشخص الذی هو

اول بأمره»[2]؛ اولویت در امر او دارد؛ یعن ول است و باید تصمیم بیرد. اگر بخواهیم از «الرجال قوامون» ولایت را استفاده
کنیم، معنایش نفوذ امر و نه زوج نسبت به زوجه استفاده مشود یا در ی دایره وسیعتر نفوذ و عدم نفوذ امر و نه مرد نسبت

به زن.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در مسال مرد ولایت دارد. مرحوم کاظم قیام الولایة و السیاسة»[3]؛ یعن گوید: «أی لهم علیهنصاحب کنز العرفان م
التدبیر کقیام الولاة عل مون علیهن فگوید: «قوامون أی قیم (ام بسیار خوب استکه از آیات الاح) امآیات الاح الافهام ال

رعیتهم»[4]؛ یعن همان طوری که ی حاکم و وال بر رعیت ولایت دارد یعن امر و نهاش نافذ است، مرد نیز بر زن ولایت
دارد.

حال باید دید که آیا از عبارت «الرجال قوامون عل النساء» مشود ولایت را استفاده کرد؟ دنباله آیه دارد: «بما فضل اله
را بر بعض ه خدا برخکند، باء سببیت است، به سبب اینبعض و بما أنفقوا من اموالهم»، دو سبب را ذکر م بعضهم عل

تفضیل داده و به سبب اینه این مردها از اموالشان انفاق مکنند.

معنای تفضیل در آیه

نسبته به سبب اول «فضل اله بعضهم عل بعض» برخ فرمودهاند این تفضیل، هم تفضیل من حیث التوین است و هم تفضیل
من حیث التشریع است. تفضیل من حیث التوین در دو بعد است: ی من ناحیة العقل است و ی من ناحیة القدرة.

1. تفضیل توین: یعن آیه مفرماید: چون مردها فضیلت ذات توین بر زن دارند؛ چون عقلشان قویتر و بیشتر از زن است
البته در اثناء کلامشان هم گفتهاند که ما قبول داریم ی .وینشود تفضیل تشان هم بیشتر از زن است، این مو قدرت بدن
زنهای از حیث عقل برتر از مردها هستند و ی زنهای هم از حیث قدرت بدن برتر هستند، اما جنبه غالب ندارد و آنچه اینجا

معیار است روی جنبه غالب است.

خود شیخ طوس هم دارد، البته در بعض از تفاسیر هم این مطلب آمده، شیخ طوس در تبیان مگوید: «و المعن الرجال
قوامون عل النساء بالتدبیر و التأدیب لما فضل اله الرجال عل النساء ف العقل و الرأی»[5]؛ شیخ طوس قدرت بدن را

گوید: «لما لهم من زیادة الفضل علیهنه چون مردها در عقل بر زنها برتری دارند. صاحب مجمع البیان هم مگوید، بلنم
بالعلم، علم راهم آورده و العقل و حسن الرأی و العزم»[6]؛ مردها زود متوانند تصمیم بیرند، تصمیم قاطعانه و صحیح

مگیرند، زنها نمتوانند تصمیم صحیح بیرند. زمخشری نیز همین مطلب را دارد.[7]

نته شایان ذکر آن است که گاه اوقات تفاسیر شیعه با اینکه ما مستظهر به روایات ائمه معصومین علیهم السلام هستیم و این
محرومیت است که اهل سنت از این منبع عظیم دارند، ول گاه تفاسیر ما هم مثل اصول و فقه متأثر از آنها شده! در تفاسیر
اهل سنت دارد «الرجال یفضلون عل النساء بالعقل و الحزم و العزم و القوة و الفروسیة و الرأی و أنّ منهم الانبیاء و العلماء و

فیهم الامامة»[8].

2. تفضیل تشریع: تفضیل در تشریع این است که زنها ی مدت در ماه را نباید نماز بخوانند یا چند روز نباید روزه بیرند.
همچنین شهادت دو زن به منزله ی مرد است، بر زن جهاد واجب نیست، حق طلاق بر عهده مرد است، دیه و ارث نصف مرد

.و تفضیل تشریع وینتفضیل ت بعض»؛ یعن ه بعضهم علل الاست. بنابراین «بما فض

بررس معنای تفضیل

اشال اول آن است که وقت تفضیل ذات در آیه مطرح باشد، دیر چه نیازی به ذکر عبارت «بما انفقوا من اموالهم» بود؟! شبیه
آنچه در بحث مقتض و مانع مگویند که وقت بتوانیم به اقتضا تمس کنیم دیر سراغ تمس به مانع نمرویم؛ زیرا وقت در

چیزی اقتضا وجود ندارد نمگوئیم «لوجود المانع موجود). همچنین اگر تفضیل را ذات بیرید، دیر چرا تفضیل تشریع را در



کنارش مآورید؟! بنابراین خداوند در «الرجال قوامون عل النساء» علت قوام را بیان مکند.

اگر معلّل به تفضیل ذات شد به این معناست که زوج همیشه قوام بر زن است، در حال که خود آقایان تصریح مکنند که اگر
مرد نفقه نداد «لیس بقوام»؛ یعن «انفقوا» جزء العله برای قوام است و اگر این جزء العله محقق نشد قوام نیست. لذا اگر شما

قوام را به ی عنوان ذات محقق کردید، بخواهد نفقه بدهد یا ندهد! همیشه قوام است.

بنابراین بسیاری از مفسران خاصه و عامه این مطلب را ذکر کردهاند و در کلمات فقها نیز آمده است، لن اشال ما این است
که اولا، از کجا استفاده کردید که «فضل اله» تفضیل ذات است؟ نه روایت آمده که بر تفضیل ذات تطبیق کند و نه شاهدی از

قرآن و نه شاهدی از غیر قرآن دارید. چه کس گفته مرد تفضیل ذات بر زن دارد؟! وقت قرآن مفرماید: «و من آیاته أن جعل
من أنفسم ازواجاً»[9]؛ یعن این هم نفس شماست نه اینه ی موجود دیری و طبیعت دیری باشد.

لذا کسان که در اینجا تفضیل ذات را قبول کردند (که عقل مرد برتر از زن است) بعد مگویند: اما خدا نمفرماید مرد و زن دو
طبیعت هستند؛ چون دارد «فضل اله بعضهم عل بعضٍ» یعن «بعضهن» و تنوین، عوض از ضمیر است و مخواهد بوید
گویید عقل مرد بیشتر از عقل زن است، یشدید م قائل به تفضیل ذات است. شما وقت این بعض با آن بعض ماهیتش ی

ادراک مرد دارد که زن ندارد.

این مطلب در کلمات فلاسفه هم رفته است. مرحوم حاج سبزواری در حاشیه اسفار در تعلیقه ی از مطالب مرحوم ملاصدرا
مخواهد بوید: زن ی طبیعت بین الحیوان و الانسان است! در حال که اینطور نیست. این با آیات قرآن سازگاری ندارد!

واحدة، من حقیقة واحده، من جنسٍ واحد، آن جسم کند، من طبیعةمطرح م [10] که خدای تبارک و تعال«من ذکرٍ و انث»
است و فضیلت ذات نیست. همچنین وقت مخواهند بویند مرد برتر از زن است چون قدرت بدن دارد، اشال این سخن آن

است که درندگان قدرتشان از انسانها به مراتب بیشتر است! پس قدرت بدن فضیلت نیست.

پس از عبارت «بما فضل اله» نمتوان تفضیل ذات را برداشت کرد. مرد چه تفضیل ذات بر زن دارد؟! در گذشته اشاره
نمودیم که در دو آیه قبل (یعن آیه 32) خداوند مفرماید: «و لا تَتَمنَّوا ما فَضل اله بِه بعضم علَ بعضٍ للرِجالِ نَصيب مما

اكتَسبوا و للنّساء نَصيب مما اكتَسبن»، اصلا ربط به فضیلت ذات هم ندارد و «فضل اله» را نمتوانید تفضیل ذات بیرید!

خلاصه آنکه، شاهدی در آیات قرآن بر اینکه این تفضیل ذات توین مراد است نداریم و به قرینه آیه قبل، «فضل» یعن همان
سهم الارث مرد بیشتر است.

قبلا بیان نمودیم که «قوام» باید به لحاظ متعلقش معنا شود، بعض جاها به معنای ریاست و ولایت مآید، اما اینجا به لحاظ
اینه «قوامون عل النساء» خود لغت مگوید: «الرجل قام عل المرأة یعن قام بشؤون المرأة»؛ غذا و لباسش را باید فراهم

کند، باید از سلامت او مراقبت کند، این قوام مشود ول معنایش ولایت نیست. خداوند مفرماید: حال که من سهم الارث تو را
بیشتر قرار دادم «بما فضل اله» (آیه نمگوید «بما خلق اله» که بشود تفضیل ذات)، حال که من سهم الارث تو را بیشتر کردم
و تو باید بر زوجه خودت انفاق کن، به این معناست که تو شؤون او را تدبیر مکن و از تدبیر شؤون، ولایت استفاده نمشود.

لذا همینجا آقایان گفتند اگر مردی انفاق نرد «لیس بقوام» و حال آنکه اگر واقعاً مرد تفضیل ذات دارد باید قوام بشود، چه
انفاق کند و چه نند!

نته قابل توجه آن است که مدیریت غیر از ولایت است، الآن اگر گفتیم این غذای که اینجا وجود دارد ی نفر مدیریت کند و
تقسیم کند، این ولایت نمشد! ولایت ی بار مفهوم بسیار سنین دارد، ولایت معنایش «نفوذ الامر و النه» است؛ یعن اگر



گفت این کار را انجام بده باید انجام دهد. در بسیاری از تفاسیر اهل سنت آمده «کولایة الولاة عل رعیتهم»، بعد برخ از بزرگان
ما مگویند: قرآن نمگوید همان طوری که بر مجنون و صفیه و کودک ولایت است بر زن هم ولایت است، بله نوع ولایت بر

حاکم را مسلم دارد و متیقن است، ول ت نفوذ امر و نهت است، ولایت حاکم بر رعیکند، مثل ولایت حاکم بر رعیزن فرق م
ما از کجای این آیه استفاده کنیم امر و نه مرد در زن نافذ است؟!

ما اگر از این آیه ولایت را استفاده کنیم، آن روایات که مگوید زن حق خروج از منزل را ندارد مر به اذن زوج، حق اینه نذر
کند مر به اذن زوج، اینها همه داخل در این آیه مشود، مگوئیم «الرجال قوامون عل النساء»، اما اگر گفتیم نه، آیه اثبات

ولایت نمکند، بله فقط مگوید تدبیر شؤون زن، آن هم شؤون همچون خوراک، پوشاک و مسن (مثلا مرد باید ی مسن را
برای زن تهیه کند، این قوام است یعن تهیه مسن به عهده اوست)، این غیر از مسئله نفوذ امر و نه است.

جمعبندی بحث و دیدگاه برگزیده

نتیجه آنکه کسان که مگویند تفضیل ذات است و تفضیل من حیث الاعم، شاهد و دلیل بر مدعای خود نیاورند. مر مشود
گفت غالباً عقل مردها بیشتر از زن است؟! یا اینکه زنها از عقلشان خیل استفاده نمکنند. نمشود گفت عقل مرد واقعاً از
زنها بیشتر است. آقایان اینها را مگویند و بعد هم به اشالات برمخورند و مگویند زنها احساساتشان بر عقلشان غلبه

مکند و از عقلشان درست استفاده نمکنند و مردها احساساتشان غلبه نمکند و از عقلشان استفاده مکنند! اینها
توجیهات است که ما ی حرف پایه را اشتباه مچینیم و بعد بخواهیم توجیه کنیم! به هر حال، از این آیه تفضیل ذات استفاده

نمشود. بعد هم بوییم تفضیل ذات من حیث العقل و من حیث القوه، اینها به هیچ وجه از آیه استفاده نمشود.

ما اگر گفتیم «الرجال قوامون عل النساء بما فضل» و تفضیل ذات گرفتیم، به این معناست که اگر مرد به زن گفت اینجا بنشین
و آنجا ننشین، حت در خانه اینجا نخواب و آنجا بخواب، این را بخور زن باید انجام دهد. محقق خوی1 این را مقید کرده به

جای که منافات به حق تمین داشته باشد. در اصل مسن اختیار با مرد است، البته زن هم متواند از قبل شرط کند، ول لو لا
الشرط آیا اختیار با مرد است که مسن کجا باشد؟

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . مختلف الشيعة ف أحام الشريعة، ج7، ص: 97.
[2] . إيضاح الفوائد ف شرح مشلات القواعد، ج3، ص: 169.

[3] . كنز العرفان ف فقه القرآن، ج2، ص: 211.
[4] . مسالك الأفهام إل آيات الأحام، ج3، ص: 257.

[5] . التبیان ف تفسیر القرآن، ج3، ص 188.
[6] . تفسیر مجمع البیان، ج 3، ص 68.

[7] . الشاف، ج 1، 405.
[8] . همان.

[9] . سوره روم، آیه 21.
[10] . سوره حجرات، آیه 13.


