
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۱۱ اردیبهشت ۱۴۰۲

مشتق
جلسه 88 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

دیدگاه مرحوم محقق اصفهان

مرحوم اصفهان در این بحث مفرماید: قول به اعم از لحاظ عقل بنابر بساطت و ترکب طبق هر دو معنای که در آنها وجود
دارد، ممن نیست.

توضیح مطلب اینکه ی معنای معروف بساطتت همان معنای است که مرحوم علامه دوان ذکر نموده و مفرماید: میان
مشتق و مبدأ تفاوت وجود ندارد مر در حمل و عدم عدم یعن «ضارب» همان «ضرب» است با این تفاوت که «ضارب»

لابشرط از حمل و «ضرب» بشرط لای از حمل است. طبق این مبنا مبدأ از شئون و مراتب موضوع است پس اگر مبدأ از بین
برود موضوع نیز از بین خواهد رفت.

معنای دیر بساطت این است که از ی طرف در مفهوم «ضارب» صورت متلبس به ضرب به صورت مبهم وجود دارد و از
طرف دیر میان این صورت و ضرب وحدت حاکم بوده و تفی میان آنها نیست به این ترتیب که صورت و مبدأ چنان در
هم مندمج شدهاند که گویا ی هستند؛ همانگونه که در عالم خارج نیز چنین بوده و در مورد ضارب نمگویند ذات و مبدأ در

آن وجود دارد بله آنرا ی کاسه در نظر مگیرند.

طبق این معنا مطابق خارج مفهوم همان شخص است که دارای ضرب یا قیام مباشد؛ در نتیجه معقول نیست معنای که
انتساب حقیق به صورت که مقوم برای عنوانیت قیام یا ضرب است بر صورت که فاقد تلبس است صدق نماید چون مفروض

ما مقوم بودن آن مباشد. به بیان دیر بنابر بساطت بین واجد و فاقد تصویر قدر جامع ممن نیست.

در ترکب نیز دو معنا قابل تصور است: الف‐ مرکب ذات است که ضرب برای آن حاصل شدهاست. ب‐ مرکب آن است که
«له الضرب». طبق معنای اول ذات مطرح است که در گذشته متلبس شده یعن در مفهوم مشتق فعل ماض آورده شدهاست

حال آنکه مفروض عدم أخذ زمان در مشتق مباشد.

اما لازمه معنای دوم که نسبت به فعلیت و انقضاء ابهام و اهمال وجود دارد و اشاره به تحقق تلبس و یا انقضاء آن نشده این
است که مشتق نسبت به ذات که در آینده قصد تلبس دارد و تا حال حاضر متلبس نشده قابل صدق به صورت حقیق باشد

چون مفروض ابهام در معنا و عدم ذکر زمان است، در حالکه اطلاق مشتق در این قبیل موارد به اجماع مجاز است.

اشال دیر این است که حقیقت نسبت، خروج از عدم به وجود بوده و عین فعلیت است پس اهمال آن معنا ندارد.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دیدگاه مرحوم محقق خوئ

مرحوم محقق نائین ابتدا نزاع اختصاص مشتق به خصوص متلبس یا اعم را مبتن بر این مسئله دانست که مشتق را بسیط یا
مرکب بدانیم. اما در ادامه فرمود: قول به اعم چه مشتق بسیط و یا مرکب باشد، معقول نیست.

در مقابل مرحوم خوئ مفرماید: هر چند طبق قول به بساطت حق با مرحوم نائین است یعن بسیط بودن مشتق ملازم با
خصوص متلبس به مبدأ است چون طبق این قول مشتق همان مبدأ بوده و امر آن دائر مدار وجود و عدم است؛ به عنوان مثال

ضرب یا وجود دارد و یا وجود ندارد و زمانکه مبدأ از بین رفت چیزی وجود ندارد که عنوان ضارب بر آن اطلاق شود، اما
طبق قول به ترکب دو قدر جامع قابل تصور است:

الف‐ قدر جامع ذات: جامع میان متلبس و منقض اتصاف اجمال، کل و مبهم ذات به مبدأ است؛ به این بیان که طبق قول به
ترکب ذات، مبدأ و نسبت میان این دو یا اتصاف ذات به مبدأ وجود دارد و ما آنرا به صورت اجمال در نظر مگیریم. در

مقابل ذات مانند «زید» است که به هیچ وجه متصف به مبدأ مانند «ضرب» نشدهاست.

به بیان دیر در عالم خارج ذات زید گاه به هیچ وجه متلبس به مبدأ نشده و ضرب از وی صادر نشدهاست. اما قسم دوم
زیدی است که در عالم خارج متصف به مبدأ است و به دو صورت قابل فرض است:

1- گاه مبدأ استمرار داشته و در زید همچنان به صورت فعل باق است.

2- گاه مبدأ استمرار نداشته و باق نیست که همین عنوان اتصاف اجمال ذات به مبدأ یا اصل اتصاف که عاری از هر نوع
خصوصیت است یا صرف خروج مبدأ از عالم عدم به عالم وجود، قدر جامع میان این دو فرد واقع مشود.

به تعبیر دیر مرحوم خوئ مفرماید: موضوع له اصل اتصاف یا اصل خروج مبدأ از وجود به عدم بوده که از کلیه
خصوصیات خال است؛ در نتیجه عنوان عام داشته و تلبس و انقضاء از افراد آن هستند پس اینها از موضوع له خارج بوده و
دخیل در موضوع نیستند پس نباید طبق نظریه مرحوم نائین میان این دو بدنبال قدر جامع بود تا ی واجد و دیری فاقد باشد.

ن نباشد قدر جامعبر فرض که تلبس و انقضاء باید در موضوع وجود داشته باشند و مم :ب‐ قدر جامع اعتباری یا انتزاع
میان آنها تصویر نمود، قدر جامع انتزاع مانند عنوان «أحدهما» در نظر گرفته مشود؛ همانگونه که در بحث صحیح و اعم

نیز همین عنوان کاف است.

به بیان دیر چون وضع امری اعتباری است، پس ممن است موضوع له نیز امری اعتباری و انتزاع باشد؛ یعن عنوان
«ضارب» برای عنوان «أحدهما» وضع شده باشد و این عنوان قابلیت انتزاع از تلبس و انقضاء دارد. [2]

دیدگاه مرحوم محقق خوئ بررس

نسبت به قدر جامع اول در دوره سابق و در اشال به مرحوم خوئ گفته شد قدر جامع مذکور نوع اهمال در معنا است و
اهمال در معنا صحیح نیست چون در مقام بیان و تعیین موضوع له هستیم؛ همانگونه که استعمال تعبیر کل «ش» هر چند بر

انسان صادق است اما این تبیین نوع اهمال بوده و بوسیله آن نمتوان موضوع له و معنای انسان را روشن نمود بله باید
جنس و فصل انسان ذکر شود.



اما با توضیح که ذکر شد اشال مذکور ظاهراً وارد نیست چون مقصود ایشان از اجمال اصل اتصاف یا اصل خروج مبدأ از
عدم به وجود است نه اینکه اهمال،  لابشرط بودن و یا خصوصیات اتصاف مقصود باشد.

به بیان دیر مرحوم نائین مفرماید: میان تلبس و انقضاء به گونهای که حاک از هر دو باشد تصویر قدر جامع ممن نیست
چون تلبس وجود و انقضاء عدم است. اما این مطلب در فرض است که میان نفس تلبس و نفس انقضاء قصد تصور قدر

جامع داشته باشیم که به نظر مرحوم خوئ این مسئله ضرورت ندارد چون متوان معنای عام در مشتق در نظر گرفت که
قابلیت صدق بر هر دو عنوان را داشته باشد.

نسبت به قدر جامع دوم این اشال به ذهن مرسد که قدر جامع مذکور و أحدهمای مفهوم مجرد فرض است یعن با گفتن
«ضارب» هیچاه مفهوم «أحدهما» به ذهن نمرسد، حال آنکه موضوع له باید به گونهای باشد تا در استعمال، معنای مدنظر

متلم به ذهن خطور نماید.

شاید گفته شود مقصود از «أحدهما» احدهمای مصداق است یعن ی از تلبس و یا انقضا به صورت مصداق مدنظر است نه
به صورت مفهوم تا اشال شود که با استعمال لفظ این معنا انسباق به ذهن ندارد.

اما همچنان این اشال وجود دارد که وقت مسئله مصداق مطرح شود، وضع مشتق عام و موضوع له آن خاص خواهد شد در
حالکه وضع و موضوع له در مشتقات عام است.

نتیجه اینکه به نظر ما هر چند قدر جامع اول مورد قبول است اما قدر جامع دوم مواجه با اشال بوده و مورد قبول نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «البساطة عل ما يراه العّمة الدوان تبعا لبعض عبارات القدماء‐ من اتحاد المبدأ و المشتق ذاتا: و اختلافهما اعتبارا‐ أو
نهج الوحدانية كما هو كذلك ف سة بالقيام علما يساعده النظر من كون مفهوم المشتق صورة مبهمة متلب كانت البساطة عل
الخارج، و سيج‏ء تفصيل كل من النحوين إن شاء اله تعال و مع البساطة‐ بأحد الوجهين‐ لا يعقل الوضع للأعم، كما نقل

البساطة الت و الوجه فيه: أما عل .(هرحمه ال) كلام بعض أعلام تلامذته الميل إليه عن شيخنا العلامة الأنصاري (قدس سره) ف
ذهب اليها المحقق الدوان: فلما سيج‏ء «4»‐ إن شاء اله‐ أنّ‐ الوجه‐ الوجيه‐ ف تصحيح كلامه و تنقيح مرامه: هو دعوى
ملاحظة المبدأ من أطوار موضوعه و شئونه و كونه مرتبة منه، فالوصف نفس المبدأ ذاتا، و غيره بهذه الملاحظة. و من الواضح:

أنه مع زوال المبدأ و انقضاء التلبس به لا ش‏ء هناك حت يعقل لحاظه من أطوار موضوعه و شئونه؛ فيف يعقل الحم باتحاد
ساعدها النظر القاصر: فلأن مطابق هذا المعن البساطة الت مرحلة الحمل مع عدم قيامه به؟ و أما عل المبدأ مع الذات ف

الوحدان ليس إلا الشخص عل ما هو عليه من القيام‐ مثلا‐ و لا يعقل معن بسيط يون له الانتساب حقيقة إل الصورة المبهمة
وضوح الفساد بناء عل س. بل التحقيق: أنّ الأمر قريب من ذلك ففاقد التلب ة العنوان، و مع ذلك يصدق علمة لعنوانيالمقو
تركب مفهوم المشتق حقيقة، سواء كان مفهوم المشتق من حصل منه الضرب‐ مثلا‐ كما هو المتراءى ف بادي النظر عن

الأعم‐ ف غيره، أو كان من له الضرب، كما عن آخرين، فإن الصدق‐ عل التهذيب «1» و غيره ف ف (هرحمه ال) العلامة
الأول بملاحظة أنّ من زال عنه الضرب يصدق عليه أنه من حصل منه الضرب، و ف الثان بلحاظ إهمال النسبة عن الفعلية و
الانقضاء، كما إذا وقع التصريح به، و قيل: (زيد من له سابقا الضرب فعلا) بجعل الفعلية قيدا للنسبة الاتحادية بين الموضوع و

محموله، و هو الموصول بما له من المتعلقات. و وجه وضوح الفساد: أما ف الأول: فلأن لازمه تركب الأوصاف عن فعل ماض و
زيادة، و هو بديه فساده، مع لزوم التجوز ف (زيد ضارب الآن)؛ لمنافاة القيد لما اخذ ف الوصف، و كذا ف (ضارب غدا) إلا



بالتجريد، و هو بعيد. و أما ف الثان: فلأن إهمال النسبة لو كان منشأ للصدق عل من زال عنه التلبس، فاللازم صدق الوصف
عل من لم يتلبس لمان الإهمال، فلا وجه للاتفاق عل المجازية ف الاستقبال. مضافا إل ما عرفت سابقا: أن النسبة حقيقتها
الجامعة لجميع أنحائها، هو الخروج من العدم إل الوجود، و هو عين الفعلية، فلا معن لإهمالها، و لا لونها أعم من الوجود و

العدم...» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 195 به بعد.
[2]. «تلخّص عل ضوء ما بيناه: أنّ المشتق وضع للمتلبس بالمبدأ فعً عل كلا القولين، ولا مجال حينئذ للنزاع ف مقام الإثبات

ن تصوير الجامع علأ نّه يم انه. وغير خفمقام الثبوت، وقد عرفت عدم إم ان تصوير الجامع فإم أبداً، فانّه متفرع عل
القول بالتركب بأحد الوجهين: الأول: أن يقال إنّ الجامع بين المتلبس والمنقض اتصاف الذات بالمبدأ ف الجملة ف مقابل

الذات الت لم تتصف به بعد، فانّ الذات ف الخارج عل قسمين: قسم منها لم يتلبس بالمبدأ بعد وهو خارج عن المقسم. وقسم
،ن باقياً، وهو جامع بين المتلبس والمنقضون الاتصاف باقياً حين الجري والنسبة أم لم ينّه اعم من أن يمنها متصف به، ول
وصادق عليهما صدق الطبيع عل أفراده، فالموضوع له عل القول بالأعم هو صرف وجود الاتصاف العاري عن أية خصوصية،
كما هو شأن الجامع والمقسم ف كل مورد، وهو كما ينطبق عل الفرد المتلبس حقيقة، كذلك ينطبق عل الفرد المنقض، فان هذا

الوجود، فانّ المبدأ كما خرج من العدم إل كلا الفردين. أو فقل: إنّ الجامع بينهما خروج المبدأ من العدم إل موجود ف المعن
الوجود ف موارد التلبس، كذلك خرج ف موارد الانقضاء، فصرف وجود المبدأ للذات من دون اعتبار امتداده وبقائه جامع بين

الفردين، وخصوصية البقاء والانقضاء من خصوصيات الأفراد، وهما خارجتان عن المعن الموضوع له. الثان: أ نّا لو سلّمنا أنّ
الجامع الحقيق بين الفردين غير ممن، إأ نّه يمننا تصوير جامع انتزاع بينهما وهو عنوان أحدهما، نظير ما ذكرناه ف بحث

الصحيح والأعم من تصوير الجامع الانتزاع بين الأركان. ولا ملزم هنا لأن يون الجامع ذاتياً، لعدم مقتضٍ له، إذ ف مقام الوضع
يف الجامع الانتزاع، لأنّ الحاجة الت دعت إل تصوير جامع هنا ه الوضع بازائه، وهو لا يستدع أزيد من تصوير معن ما،

سواء كان المعن من الماهيات الحقيقية أم من الماهيات الاعتبارية، أم من العناوين الانتزاعية. إذن للواضع ف المقام أن يتصور
المتلبس بالمبدأ فعً ويتصور المنقض عنه المبدأ، ثم يتعهد عل نفسه بأ نّه مت ما قصد تفهيم أحدهما يجعل مبرزه هيئة ما من
الهيئات الاشتقاقية عل سبيل الوضع العام والموضوع له العام أو الخاص. فالنتيجة: أنّ تصوير الجامع عل القول بالأعم بأحد

هذين الوجهين بمان من الامان. وعل هذا الضوء يظهر أنّ للنزاع ف مقام الاثبات مجا واسعاً.» محاضرات ف أصول الفقه (
طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 285 تا 287.


