
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه بیمه » بررس فقه بیمه (1) »

در تاریخ ۲۴ فروردین ۱۴۰۲

بررس فقه بیمه
جلسه 17 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

لزوم بزرگداشت روز قدس

قبل از شروع بحث، چون ممن است فردا آخرین جمعه ماه مبارک رمضان باشد و به همین دلیل به عنوان روز قدس اعلام
،از انقلاب مقدس اسلام (ه علیهرحمة ال)از اهداف و آرمانهای بزرگ امام خمین ته را متذکر شوم. یگردیده باید این ن

مقابلهبا رژیم غاصب و کودککش اسرائیل بود.

ایشان چنین تعبیر مفرمودند که این رژیم به منزله ی غده سرطان برای جهان اسلام و بله برای جهان بشریت است. بنابراین
در دشمن این رژیم با اسلام و اینه این رژیم را برای مقابله با اسلام و کشورهای اسلام به وجود آوردند هیچ تردیدی نیست.

این رژیم با تمام قدرت دنبال هدم اسلام و چپاول منابع کشورهای اسلام است، امام(رضوان اله تعال علیه) به خوب این
ابتار را به خرج دادند که تمام مسلمین دنیا حول محور مقاومت و مبارزه با این رژیم جنایت پیشه حرکت کنند، چون دشمن و

عداوت این رژیم با اسلام است و اختصاص به ایران ندارد.

امروز در اسرائیل مراکز شیعه شناس تأسیس شده برای شناخت اسلام و به دست آوردن راههای مقابله با اسلام و تشیع. این
امری بسیار واضح و مشهود است، جنایتهای که این رژیم نسبت به کشور ما و نسبت به مردم و دانشمندان ما مرتب شده و
مشود ی مطلب است اما اساس این رژیم برای مقابله با اسلام است. مرر گفتهام اگر این انقلاب نبود معلوم نبود که امروز

از کعبه و قبر مبارک پیامبر در مه و مدینه اثری باق مانده باشد؟! هدف اینها از بین بردن این مراکز است منته با
سیاستکاری، فریبکاری و حقهبازی.

متأسفانه در سالهای اخیر بعض از سران کشورهای اسلام را فریب جدّی دادند و بر خلاف خواست همه مسلمین با آنها
ارتباط برقرار کردند. امروز حاکم واقع در برخ از کشورهای همسایه که اکثر جمعیتشان شیعه هستند این رژیم است، اوست

که برنامهریزی مکند مساجد باشد یا نباشد، حت تعدادی از روحانیونشان را به زندان برده و مبرند، تماماً برنامههای است
که این رژیم دنبال و طراح مکند.

لذا در مقابله و دشمن این رژیم با اسلام هیچ تردیدی وجود ندارد. بر اساس حم جهاد ذب که ما مفصل بحث کردهایم هر
مسلمان در هر نقطهای از نقاط دنیا که باشد موظف است به اندازه توان خودش ولو با فریاد و حضور در ی راهپیمای به

مقابله با این رژیم برخیزد. بر اساس مبان فقه این ی وظیفه شرع بر هر مسلمان است.

این فقط ی شعار سیاس نیست که گفته شود ی از شعارهای سیاس انقلاب اسلام مقابله با رژیم صهیونیست بوده.
راهپیمای روز قدس قبل از اینه ی شعار سیاس باشد ی فریاد دین است، فریادی است که مسلمانان واقع باید سر دهند و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2257
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2256
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


خطر این رژیم را به همه دنیا اعلام کنند و خواستار محو و نابودی آن باشند. زیرا او دنبال نابودی مسلمانان و محو اسلام و
تشیع است.

بحمداله در سالهای اخیر به برکت تشیل هسته مقاومت در جهان اسلام قدرت مسلمانها، قدرت حزب اله لبنان و
فلسطینها و مجاهدین که در خط مقدم مبارزه با اسرائیل هستند، بسیار زیاد شده و جا دارد یاد کنیم از فداکاریهای شهید

بزرگوار و کم نظیر حاج قاسم سلیمان که همت کرد و با فداکاریهای شبانه روز خود مردم فلسطین را تجهیز نمود به طوری که
امروز توانای پاسخ به ضربههای اسرائیل را پیدا کردهاند.

از دعاهای ما این است که این قدرت قویتر شود. باید دعا کنیم قدرت حزب اله، قدرت مردم فلسطین و قدرت همه مسلمانها
در برابر کفر و استبار زیادتر شود.

امام خمین مفرمود اگر هر مسلمان ی سطل آب بریزد اسرائیل از بین مرود، اما اینها با رسانههای بسیار قوی که در
اختیار دارند نمگذارند مسلمانها درست بفهمند که چه خبر است؟ امیدوارم به عنوان ی عبادت و انجام وظیفه موفق به

حضور در این راهپیمای با شوه، آن هم با زبان روزه در ماه مبارک رمضان بشویم و با عنایت خدای تبارک و تعال و استمداد
از خونهای شهدا، مخصوصاً شهدای که در این راه جان عزیزشان را تقدیم کردهاند هر چه زودتر شاهد روزی باشیم که از این

رژیم اثری نباشد.

خلاصه مباحث گذشته

بحث در این مسئله بود که اگر اشالات وارد شده بر اطلاق لفظ تعابیری مانند «أفوا بالقعود» را وارد دانسته و در نتیجه قادر
به تصحیح عقود جدید بواسطه آنها نبودیم، آیا متوان به اطلاق مقام تمس نمود یا خیر؛ یعن آیا سوت شارع نسبت به

مصادیق جدید سبب مشود همانگونه که وفای به عقود در زمان شارع را لازم دانستیم، وفای به این عقود را نیز لازم بدانیم یا
خیر؟!

برای روشن شدن بحث ابتدا باید به تفاوتهای که میان اطلاق لفظ و اطلاق مقام وجود دارد اشاره شود. مرحوم عراق در
این بحث نات را بیان نمودهاست که به نظریه ایشان اشاره مشود.

دیدگاه مرحوم محقق عراق

با ملاحظه عبارات مرحوم عراق متوان چند فرق میان اطلاق لفظ و اطلاق مقام را ذکر نمود. ایشان ابتدا مفرماید: اگر
را جاری نمود به این صورت که موضوع در اطلاق مقام توان اطلاق مقامن نبود، ممم به هر دلیل جریان اطلاق لفظ
سوت است و متلم متواند به هر چه احتمال داده مشود عمل نموده و اعتماد نماید؛ به عنوان مثال در بحث اقل و اکثر

ارتباط طبق مبنای اشتغال عقل حم به اتیان سوره مکند.

اما مقابل اگر برای نف وجوب سوره امان تمس به اطلاق لفظ «أقیموا الصلاة» نبود طبق اطلاق مقام متوان گفت از
آنجا که شارع در مقام بیان تمام اجزاء نماز بوده اما در عین حال به سوره اشاره ننمودهاست پس سوره جزء نماز نیست چون
این امان وجود دارد که شارع به حم عقل به اشتغال تمس نموده و بفرماید: چون عقل ملفین حاکم به اشتغال است پس به

آن اعتماد مشود.



به بیان دیر در اطلاق لفظ محور لفظ و خطاب است یعن مول باید در مقام بیان تمام مقصود خود با لفظ «البیع» باشد به
گونهای که اگر قیدی ذکر نشد مشخص مشود که مقصود مول نیست. اما در اطلاق مقام متلم در مقام بیان تمام غرض

خود با این خطاب و طُرق دیر حت راه عقل است پس محور لفظ نبوده و تمام خطابهای که امان بیان غرض مول در آن
وجود دارد، مراد است؛ در نتیجه اگر مول سوره را ذکر ننمود، اما از آنجا که در اقل و اکثر ارتباط عقل حاکم به اشتغال

است پس مول به برداشت عقل علیه ملف تمس مکند. ما نیز از عملرد در میابیم که شرط جریان اطلاق مقام این است
که در اقل و اکثر ارتباط اشتغال جریان نداشته باشد.

به تعبیر دیر همانگونه که در اطلاق لفظ شرط بود مول در مقام بیان تمام مراد و غرض باشد، در اطلاق مقام نیز این شرط
باید وجود داشته باشد به این صورت که در اطلاق لفظ، لفظ دال بر این مسئله بود اما در اطلاق مقام باید به طریقهای اعم از

عقل یا لفظ، مسئله مذکور اثبات شود؛ در نتیجه اگر مول به این نتیجه برسد که غرض خود را باید با حم عقل بیان نماید
مانند اینکه عقل حم به لزوم امتثال دارد یا از ادلهای که قیود لب دارند استفاده نماید، متوان به آنها اکتفا نموده و لازم

نیست در دلیل دیر لزوم امتثال را بیان نماید. اگر هم این مسئله بیان شود ارشادی است.

شرط دیر برای جریان اطلاق مقام در اقل و اکثر ارتباط بنابر اشتغال این است که قید باید از قیودی باشد که عادتاً نزد
ملف مغفول است؛ به عنوان مثال «قصد قربت» از قیودی است که مغفول عنه نیست چون در زمان تشریع بحث امتثال اوامر

اله وجود داشت در نتیجه اطلاق مقام در مورد آن جاری نمشود. اما اگر ملف نسبت به قید غافل نبود نمتوان به اطلاق
مقام تمس نمود. در اطلاق لفظ میان اینکه قید مغفول عنه باشد یا نباشد تفاوت وجود ندارد.

فرق دیر میان اطلاق مقام و لفظ این است که اگر در اقل و اکثر ارتباط حم عقل به اشتغال پذیرفته شد،اصالة الاطلاق
گوید: سوره واجب نیست پس اصالة الاطلاق لفظمت در «أقیموا الصلاة» مبا وجود تمام شرایط و مقدمات ح لفظ

موضوع حم عقل به اشتغال را از بین مبرد؛ چون موضوع حم عقل به اشتغال در مورد سوره در زمان ش، عدم بیان از
جانب شارع است در حالکه اصالة الاطلاق لفظ بیان مباشد. اما در اطلاق مقام حم عقل به اشتغال بیان است که شارع

متوان به آن اعتماد نماید و در نتیجه مجال برای سوت که موضوع اطلاق مقام است، وجود ندارد.[1]

دیدگاه مرحوم شهید صدر

وک صورت ذهنه البیع» نسبت به قید مشأحل ال» به اطلاق لفظ فرماید: در تمسمرحوم شهید صدر در این بحث م
مستقل نزد متلم وجود ندارد، بله این قید از تبعات عنوان ذکر شده و به عنوان مثال عرب بودن بیع استفاده مشود. اما در

اطلاق مقام با این فرض که قید مدنظر متلم است اما در عین حال دارای صورت ذهن مستقل مباشد.[2]

م نتیجه آن بوده و فارق نیست. به نظر ما فرق جوهری بیاندر ح و مقام اطلاق لفظ ته پس از بیان تعریف واقعالبته این ن
بود که از مرحوم عراق ذکر شد و تعبیر مرحوم شهید از آثار آن است.

خمین دیدگاه مرحوم شهید مصطف

مرحوم شهید مصطف خمین در این بحث مفرماید: مشهور علمای اصول اطلاق مقام را در عرض اطلاق لفظ قرار دادهو
این دو را قسیم هم دانسته و مفرمایند: اگر اطلاق لفظ ممن نباشد نوبت به اطلاق مقام مرسد اما اگر اطلاق لفظ ممن
بود نوبت به اطلاق مقام نخواهد رسید، حال آنکه این مطلب تام نیست؛ چون هر اطلاق لفظ متوقف بر اطلاق مقام است و
اطلاق مقام در موضوع اطلاق لفظ موجود مباشد؛ به عنوان مثال تا در «أحل اله البیع» اطلاق مقام جریان نداشته باشد،



نوبت به اطلاق لفظ نخواهد رسید.[3]

جمعبندی و بیان دیدگاه برگزیده

مرحوم نائین فرمود اطلاق مقام در تقسیمات ثانویه جاری است اما در تقسیمات اولیه مانند سوره جاری نیست؛ در نتیجه
اطلاق لفظ در تقسیمات ثانویه ممن نیست چون تقیید ممن نیست. طبق این مبنا اگر اطلاق لفظ ممن نباشد به سراغ

اطلاق مقام خواهیم رفت.

اما به نظر ما اطلاق مقام حت در تقسیمات اولیه مانند سوره نیز جاری است همانگونه که در کلمات نسبت به سوره، اطلاق
مقام جاری شدهاست؛ در نتیجه با وجود اطلاق لفظ نیازی به جریان اطلاق مقام نیست چون اطلاق لفظ سبب از بین

رفتن ش خواهد شد نه اینکه چون اطلاق لفظ ممتنع شد در مرحله بعد باید به سراغ اطلاق مقام رفت. نظریه مرحوم شهید
مصطف خمین نیز به نظر ما تام نیست.

در مسئله محل بحث یعن اثبات صحت عقود جدید مانند بیمه اگر اشالات مطرح شده در مورد اطلاق لفظ «أفوا بالعقود» یا
«أحل اله البیع» به گمان شخص تام بود و در نتیجه امان تمس به آن برای اثبات صحت عقود جدید وجود نداشت، به نظر
ما با این فرض که مول در مقام بیان تمام مقصود و غرض خود در معاملات برای ملفین بودهاست و در خطابها نسبت به
معاملات جدید منع وجود ندارد و همچنین عقل حم به وجود تفاوت جوهری میان معاملههای جدید و قدیم ندارد، متوان از

اطلاق مقام برای صحت عقدهای جدید مانند بیمه استفاده نمود. خصوصاً با توجه به اینکه شریعت اسلام،شریعت خالد بوده
و خداوند متعال علم به تحقق معاملات جدید داشتهاست پس قرار نرفتن عقود جدید ذیل اطلاقات باید از راه ثابت مشد حال

آنکه چنین چیزی وجود ندارد. از طرف دیر ادله نف غرر، أکل مال به باطل و مانند آن نیز شامل عقدهای جدید نیست.

در کتاب «الفائق ف الاصول» اطلاق مقام را به دو قسم تقسیم نموده و اشالات نسبت به هر دو قسم ذکر شدهاست. به نظر ما
اصل تقسیم صناع نبوده و اشالات مطرح شده نیز وارد نیست.[4]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «الت استدع الغرض بيانها بخطاب آخر و حينئذ ينته الامر ال الاطلاق المقام فلا بد من احراز احد الامرين المتقدمين
ف مقام الرجوع اليه اعن بهما القول بالبراءة ف مقام الشك بمثل هذه الامور و كون القيد من الامور المغفول عنها اذا لم نقل
بالبراءة حيث يون المرجع هو الاحتياط.  (هذا) و لن مقتض التحقيق ان يفرق بين الاطلاق اللفظ و الاطلاق المقام بعدم

ون القيد مغفولا عنه عللاشتراطه ب مطلقا بخلاف الاطلاق المقام م العقل بالاشتغال مانعا عن التمسك بالاطلاق اللفظكون ح
الاشتغال (بيان ذلك) ان حم العقل بالاشتغال متوقف عل عدم الاطلاق فلو كان الاطلاق منوطا بعدم حم العقل لزم الدور (و

لن) الاطلاق وارد عل حم العقل اذ حم العقل بالاشتغال يون ف ظرف عدم البيان و الاطلاق يون بيانا بخلاف العس (و
السر فيه) هو ان كون المتلم ف مقام البيان الذي هو من مقدمات الحمة (ان كان) المراد منه هو بيان مرامه بل ما يمن ان

يبينه به سواء كان متصلا ام منفصلا حت مثل حم العقل المنفصل و ان كان ف ظرف الشك فلا تتم مقدمات الحمة (و ان
كان) المراد منه كونه ف مقام بيان تمام مرامه باللفظ الصادر منه كما هو ديدن العقلاء فالاطلاق يتم غاية الامر ان الدليل المنفصل

ان كان اقوى من المطلق ترفع اليد عنه باقوائية ذلك الدليل و اما مثل حم العقل بالاشتغال فلا يبق له موضوع بعد تمامية
ن ان يتوصل به الل ما يممقام بيان مراده ب ف احراز كون المول عل فانه مبن الاطلاق (و هذا) بخلاف الاطلاق المقام
كشفه و لو كان ذلك حم العقل ف ظرف الشك و لذا لو اتل ف بيان مرامه عليه ما نقض غرضه فتمامية هذا الاطلاق متوقفة



عل ما ذكرنا من احد الامرين و بهذا يفارق مع الاطلاق اللفظ‏.» بدائع الافار ف الأصول، ص: 239.
[2]. «الإطلاق المقام: الإطلاق الذي استعرضناه و عرفنا أنّه يثبت بقرينة الحمة و الظهور الحال السياق نسميه الإطلاق

اللفظ تمييزا له عن نحو آخر من الإطلاق لا بدّ من معرفته، نطلق عليه اسم الإطلاق المقام. و نقصد بالإطلاق اللفظ حالة وجود
صورة ذهنية للمتلّم و صدور اللام منه ف مقام التعبير عن تلك الصورة، فف مثل هذه الحالة إذا ترددنا ف هذه الصورة هل أنّها

تشتمل عل قيد غير مذكور ف اللام الذي سيق للتحدّث عنها؟. كان مقتض الظهور الحال السياق ف أنّ المتلّم يبين تمام
المراد بالخطاب مع عدم ذكره للقيد هو الإطلاق، و هذا هو الإطلاق اللفظ لأنّه يرتبط بمدلول اللفظ. و أما الإطلاق المقام فلا يراد

به نف ش‏ء لو كان ثابتا لان قيدا ف الصورة الذهنية الت يتحدّث عنها اللفظ، و إنّما يراد به نف ش‏ء لو كان ثابتا لان صورة
ذهنية مستقلّة و عنصرا آخر، فإذا قال المتلّم:  (الفاتحة جزء ف الصلاة، و الركوع جزء فيها، و السجود جزء فيها ...) و ست، و

أردنا أن نثبت بعدم ذكره لجزئية السورة أنّها ليست جزء كان هذا إطلاقا مقاميا. و يتوقّف هذا الإطلاق المقام عل إحراز أنّ
المتلّم ف مقام بيان تمام أجزاء الصلاة، إذ ما لم يحرز ذلك لا يون عدم ذكره لجزئية السورة كاشفا عن عدم جزئيتها، و مجرد

استعراضه لعدد من أجزاء الصلاة لا يف لإحراز ذلك، بل يحتاج إحرازه إل قيام قرينة خاصة عل أنّه ف هذا المقام. و بذلك
يختلف الإطلاق المقام عن الإطلاق اللفظ، إذ ف الإطلاق اللفظ يوجد ظهور سياق عام يتفّل إثبات أنّ كل متلّم يسوق لفظا

للتعبير عن صورة ذهنية، فلا تزيد الصورة الذهنية الت يعبر عنها باللفظ عن مدلول اللفظ، و لا يوجد ف الإطلاق المقام ظهور
،( طبع انتشارات اسلام ) علم الأصول من يستعرض عددا من أجزاء الصلاة فهو يريد الاستيعاب.» دروس ف أنّ كل مماثل ف

ج‏1، ص: 240 و 241.
[3]. «المبحث الثالث ف تقاسيم الإطلاق‏: فمنها: انقسامه إل الإطلاق اللفظ، و المقام‏ و المراد من «الإطلاق اللفظ» ليس‐

كما عرفت‐ دلالة اللفظ عليه، خلافا لما نسب إل المشهور، و قد مر وجهه، بل المراد منه صحة الاحتجاج و الاعتذار بحجة مركبة
من مقدّمة لفظية. مثلا: إذا تم إطلاق قوله تعال: احل اله الْبيع يصح الاعتذار بأنّ بيع الهاتف بيع لغة، و ما هو الحلال هو نفس
الطبيعة البيع ليس إلا، فيون بيع الهاتف حلالا و هذا. و أما الإطلاق المقام، فهو أيضا من الاحتجاج العقل عل استشاف
حال الموضوع وضعا، مثلا إذا شكّ ف أنّ البيع يصدق عل بيع الهاتف شرعا، بعد صدقه‏ عرفا، و قلنا بأنّ اللازم ف التمسك

ذائصدق البيع يعتبر القيد ال البيع، لو كان يعتقد بأنّ ف يم الّذي أحلالح ك بأنّ المولقلنا التمس ،كشف المصداق الشرع
لأوضحه، و حيث ست عنه ف مدّة التشريع، يشف منه أنّ ما هو البيع عرفا هو البيع شرعا، و ما هو الصلاة و الصوم و

الإجارة و الناح عرفا هو ذلك شرعا، ثم بعد ذلك يحتاج إل الإطلاق اللفظ أيضا، لأنّ ما يحصل بالإطلاق المقام هو موضوع و
مصب الإطلاق اللفظ. فما يظهر من بعضهم أحيانا، من تخيل أنّ الإطلاق اللفظ و المقام دليلان عرضيان، غير تام، و الأمر
سهل. و هذا الإطلاق ينفع القائلين بالأخص ف ألفاظ العبادات و المعاملات «2»، و لن الشأن ف تمامية مقدّماته، و ه غير

بعيدة بالنسبة إل محيط التقنين، فليتدبر. ثم إنّه ربما يتمسك بالإطلاق المقام ف الشبهة الحمية اللّية أيضا، كما إذا شكّ مثلا
ف وجوب الذّكر الفلان، أو العمل الذائ ف كل صباح و مساء، فإنّه لا حاجة إل التشبث بالبراءة، بل هناك إطلاق مقام مقدّم
عليها، و هو أنّ الشرع الأقدس قد مض عليه أحيان التشريع، و لو كان هذا مما يجب لأوضحه و بينه، لابتلاء العموم به، فمنه يعلم

عدم وجوبه، و بهذا الدليل كثيرا ما يستدل ف المسائل الخلافية المبتل بها ف الأسبوع و الشهر. فبالجملة تحصل: أنّ الإطلاق
المقام ليس معناه إلا كشف كون المول ف مقام التوضيح و التقنين، مع عدم إفادة مرامه بذكر القانون، أو بذكر خصوصيات

مصب القانون اللفظ من حيث الوضع و التصرفات ف محيط الدلالة و الوضع، فعليه يلزم أن يون الإطلاق أيضا معناه الرفض
و الإرسال، لا اللحاظ و الجمع، فاغتنم.» تحريرات ف الأصول، ج‏5، ص: 453 و 454.

[4]. الفائق ف الاصول، ص 160.


